2 356 Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

প্রাপ্রী আদিশক্ষরাচার্য

TATATO !

रूलस्थाक (२

বপানুবাদ সহিত সরল ব্যাখ্যা



বঙ্গান্তুবাদ্ক ও ব্যাখ্যাতা নারায়ণানন্দ্তীর্থ

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

अक्राक्षिति (ज्यानन्त (ज्यान) ( अक्षा भागनित्यती आक्रार) उपलिनी । अक्षान भी। २१-५-४१ देश Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

শ্রীশ্রীআদি শঙ্করাচার্য্য বিরচিত

বিবেক-চূড়ামণি

মূলশ্লোক ও বঙ্গানুবাদ সহিত সরল ব্যাখ্যা

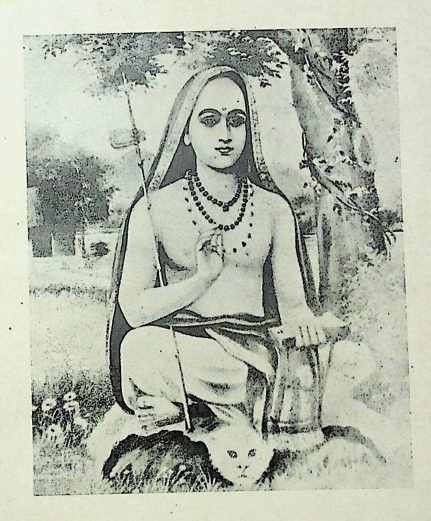
বঙ্গান্মবাদক ও ব্যাখ্যাতা **নারায়ণানন্দ**তীর্থ প্রকাশক— শ্রীশ্রীআনন্দময়ী সংঘ ৯৪, ভদৈনী, বারাণসী-১

প্রাণিতস্থান— প্রশীপ্রানন্দময়ী সংঘ ৯৪, ভদৈনী, বারাণসী-১

প্রথম সংস্করণ—বৈশাখী শ্বুক্লা পণ্ডমী, ১৩৭৮

ন্ল্য—তিন টাকা পণ্ডাশ প.

মন্দ্রক—শ্রীভ্নি মন্দ্রণিকা ৭৭ ধর্মতিলা স্ট্রীট, কলিকাতা-১৩



Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

# উৎসর্গ

আসম্দ্র হিমাচল ভারতের সন্বান্ত যখন বিভিন্ন অবৈদিক ধন্মের প্রচণ্ড প্রতাপে
ও প্রচারে ক্ষরণাতীতকাল হইতে খাষি-প্রবার্তিত বৈদিক সনাতনধন্মি
ল্বপ্তপ্রায়, তখন যিনি আবিভ্র্ত হইয়া ঐ আসম বিপদ হইতে
বৈদিক সনাতনধন্মকৈ রক্ষা করিয়াছিলেন, সেই পরমপ্রজ্যপাদ শিববেতার ব্রহ্মবিন্দ্রবির্গ্ণ তাগম্বরি
যোগেশ্বর অনন্ত শ্রীবিভ্র্যিত আদি জগদ্গ্র্ব
ভগবান্ শঙ্করাচার্য্য বিরচিত বিবেকচ্ডার্মাণর বঙ্গান্বাদ সহিত সরল
ব্যাখ্যা গঙ্গাজলে গঙ্গাপ্জার ন্যায়
তাঁহার প্রণীত গ্রন্থ তাঁহাকেই
পরম শ্রদ্ধা ও ভক্তির সহিত
অপিত হইল। ইতি

দীন বংগান,বাদক ও ব্যাখ্যাতা নারায়ণানন্দতীর্থ

উত্তরায়ণ সংক্রান্তি ১৩৭৭ ১৪ই জান্বারী, ১৯৭১ বারাণসী। Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS



Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

কাশী হিন্দ্ বিশ্ববিদ্যালয়ের অবসর প্রাণ্ত প্রবীণ অধ্যাপক পণিডতপ্রবর শ্রীযুক্ত সভ্যাংশ্বমোহন মুখোপাধ্যায়, এম. এ, মহোদয় কর্তৃক লিখিত

#### ভূমিকা

স্মরণাতীত কাল হইতে ভারতে অদৈবতের সাম্রাজ্য স্প্রতিষ্ঠিত থাকিলেও যিনি স্বকীয় অতিমানব বৃদ্ধি ও সাধনার বলে অদৈবতবাদকে মানববৃদ্ধির গোচর করিয়াছিলেন সেই শঙ্করাবতার শ্রীশঙ্করভগবংপাদাচার্য্যের নিকট অদৈবতামোদী ভারতবাসী চিরকৃতজ্ঞতাপাশে আবদ্ধ থাকিবে এবং স্বীয় ঐহিক ও পার্রাক্রক কল্যাণের জন্য তাঁহার শ্রীচরণে প্রণতি ও প্রার্থনা জানাইবে।

আচার্য্য শঙ্করের বিরাট ব্যক্তিত্বের যথাযথ অধ্যয়ন সম্ভব নহে, অন্ততঃ আজ পর্যান্ত বহু প্রচেষ্টা সত্ত্বেও সাধ্য হইয়া উঠে নাই। প্রস্থানত্ররের ভাষ্য অদৈবত বেদান্তের পূর্ণাঙ্গ ও সর্ব্বাঙগস্কের ব্যাখ্যার্পে শঙ্করের কীর্ত্তি চির্নাদন ঘোষণা করিবে। তাঁহার প্রসন্নগন্দভীর ভাষ্য উপনিষদ ব্রহ্মবাদে এক অপ্রেব্ হ্দরগ্রাহিতা আনিয়া দিয়াছিল যাহার ফলে অদ্বৈতবাদের বিশ্বব্যাপী প্রচার সম্ভব হইয়াছিল। এবং কাশ্মীর হইতে কন্যাকুমারিকা আর দ্বারকা হইতে প্রবী পর্যান্ত ভারতের গ্রে গ্রে গ্রে "আমি সেই ব্রহ্মবস্তু" এই বিশ্বাসকে বন্ধম্ল করিয়াছিল।

কিন্তু আচার্য্য শঙ্কর এইখানেই বিরত হন নাই। পরম কার্ন্নিক শঙ্কর অন্বৈতবেদান্তকে সরল ও সরস করিবার উদ্দেশ্যে অপেক্ষাকৃত স্বল্পকায় ও সহজ্ববোধ্য কতিপয় গ্রন্থ নিম্মাণ করিয়াছিলেন। 'বিবেক চ্ডার্মাণ' তাহাদের অন্যতম, শাঙ্কর বেদান্তের একখানি উপাদেয় সারসংগ্রহ গ্রন্থ। সরস ও পারমাথিক উপদেশের এর্প সঙ্গম সচরাচর দেখা যায় না। সেই কারণেই জিজ্ঞাস্থ অন্বৈতামোদী পাঠকগণের এই গ্রন্থখানি অতিশয় প্রিয়বস্তু। তাঁহারা ইহার আব্তি, প্নেরাব্তি শ্রন্ধার সহিত, নিষ্ঠাসহকারে করিয়া থাকেন। এ পর্যান্ত এই গ্রন্থের বহু সংস্করণ বিভিন্ন ভারতীয় ভাষায়, ইংরাজীতেও, ম্বিদ্রত ও প্রকাশিত হইয়া তাঁহাদের ত্পিতসাধন ও প্রীতিসম্পাদন করিয়াছে ও করিতেছে। বাঙ্গালা ভাষায়ও ইহার একাধিক সান্বাদ সংস্করণ প্রকাশিত হইয়াছিল। দ্বর্ভাগ্যবশতঃ বর্ত্তমানসময়ে সেইগ্রিল একেবারে দ্বর্ভাভ হইয়া দাঁড়াইয়াছে।

বাণগালী পাঠক ও সাধকের এই সংকট দ্রে করিবার মানসে শ্রীমন্নানারণানন্দ তীর্থ স্বামী এই গ্রন্থরত্নের বংগান্বাদ সহিত একখানি স্লভ সংস্করণ প্রচারের সংকলপ করেন এবং অসাধারণ অধ্যবসায়ের ফলে স্বল্পকালমধ্যে সেই সংকলপ পূর্ণ করিতে সমর্থ হইরাছেন। আবশ্যক যোগ্যতা তাঁহাতে যথেষ্ট পরিমাণে বিদ্যমান। তিনি ব্রশ্কচর্য্য ও তপস্যার দ্বারা বিবেকচ্ড্যুমণির ব্রশ্বজ্ঞান গ্রহণের

# [8]

ও প্রচারের সামর্থ্য যথেষ্ট পরিমাণে অর্জন করিয়াছেন। অন্বাদখানি স্খপাঠ্য ও স্থাবাধ্য করিবার জন্য অক্লান্তভাবে পরিশ্রমও করিয়াছেন। তাঁহার পরিশ্রমের ফলে আজ আচার্য্য শঙ্কর বির্নাচত 'বিবেকচ্ডামণি'র একখানি সহজবোধ্য ও আম্বাদনযোগ্য বাঙগালা অন্বাদ বাঙগালী পাঠকের পক্ষে স্লভ হইল। তত্ত্ব-জিজ্ঞাস্থ পাঠক ইহার জন্য তৎসকাশে চিরঋণী থাকিবেন এবং এবন্বিধ ব্যাখ্যার ম্বারা শ্রম্বান্ অন্বৈতামোদীর অন্বৈতরসচর্ব্বণা সহজসাধ্য করিয়া দিবার জন্য তাঁহার নিকটে প্রার্থনা জানাইবেন। ইতি

বারাণসী।

শ্রীসত্যাংশ,মোহন ম,থোপাধ্যার।

#### প্রাক্-কথন

গত অন্ধ শতাবদীরও প্রেবর্বর কথা। তখন আমরা কাশীর সেণ্টাল হিন্দ্ কলেজিয়েট স্কুলের ছাত্র। তর পাবস্থার প্রথম দিকে পশ্চিত শ্রীরাজেন্দ্রনাথ ঘোষ প্রণীত 'আচার্য্য শঙ্কর ও রামান্ত্র্জ' নামক গ্রন্থখানি খুবই মনোযোগের সহিত পাঠ করি। তখন বালক শঙ্করের অসাধারণ প্রতিভা, পাণ্ডিত্য এবং জ্ঞানের প্রতি অসী<mark>ম</mark> শ্রন্থা ও নিষ্ঠা দর্শন করিয়া স্তান্ভত ও মুণ্ধ হইয়া পড়ি। যথন পাঠ করিলাম তিনি গ্রুর্র অন্বেষণ করিতে করিতে নম্মদা নদীর তটে যাইয়া উপস্থিত হইলেন, তখন সেই স্থানে সমাধিমণন গ্রের গোবিন্দপাদ যোগ্য শিষ্যকে দ্বর্লভ রক্ষজ্ঞান ও যোগের গ্রহ্য রহস্য দান করিবার মানসে দীর্ঘকাল যাবৎ পর্বতের গ্রহার মধ্যে যোগ্য শিব্যের অপেক্ষায় অবস্থান করিতেছেন। নন্মাদা নদী ব্দিধ প্রাণ্ড হইয়া যখন সেই গ্<sub>ৰ</sub>হার মধ্যে প্রবেশ ক্রিতেছিল সেই সময় প্রম যোগী বালক শ<mark>ঙ্কর</mark> নদীর প্রচণ্ড জলধারা এক কুম্ভ মধ্যে ধারণ করাতে উপস্থিত বৃদ্ধ বৃদ্ধ তপস্বিগণ ব্ৰিঝতে পারিলেন এই বালক সাধারণ বালক নহে। ইনি যোগবিভ্তিতে এবং জ্ঞানে স্বয়ং দেবাদিদেব মহেশ্বরের তুল্য। বয়সে বালক হইলেও জ্ঞানে যে তিনি অতি বৃদ্ধ ইহা মদেম মদেম অন্ভব করিয়া অধিক বয়স্ক ম্মুক্ষ্ পণ্ডিত ও সাধকগণ দলে দলে যখন তাঁহার আশ্রয় লইতে লাগিলেন, তখন মনে স্থির ধারণা হইল শাস্ত্র যথার্থই বলিয়াছেন—

> চিত্রং বটতরোম্বল বৃদ্ধাঃ শিষ্যা গ্রেষ্ব্বা। গ্রেছেত মৌনং ব্যাখ্যানং শিষ্যস্ত ছিল্লসংশ্যুস্তঃ।। দক্ষিণাম্তি স্তোতঃ

বড়ই বিস্ময়ের বিষয় যে বটতর তলে উপবিষ্ট শিষ্যগণ বয়সে বৃদ্ধ এবং গ্রের যুবা। গ্রুর মৌন অবস্থিতির দ্বারাই শিষ্যদের সকল সংশয় ছিল্ল হইয়া যাইতেছে।

ত্যাগম্ত্রি জ্ঞানবৃদ্ধ বালক সন্ন্যাসী প্রতীক হইতে চলিতেছেন প্রত্যক্ষে, মৃত্রি হইতে ব্যাপ্তিতে, সম্পর্ক হইতে বিরাট বন্ধনহীনতায় এবং অলপ হইতে ভ্রমতে। তখন স্বভাব হইতে মনে জাগিল জীব ব্রহ্মের সাক্ষাৎ বা প্রত্যক্ষ অনুভবই মানব-জীবনের লক্ষ্য এবং ইহাই শংকর অন্বৈতবাদের ম্লেভিত্তি। এই অপরোক্ষ ব্রহ্মাত্যৈক্য-বোধের জন্য বেদান্ত-বিচার প্রয়োজন। ইহার প্রধান সহায়ক উপনিষদের অনুশীলন অর্থাৎ শ্রবণ, মনন ও নিদিধ্যাসন।

উপর্য্ গ্রন্থখানি পাঠের ফলে জানি না কোন অচিন্তনীয় শক্তির তীর প্রভাবে সংসারের সর্বশ্রেষ্ঠ অন্বৈতবাদী বেদান্তী সম্যাসী ভগবংপাদ শ্রীশঙ্করাচার্য্যের শ্রীচরণে মস্তক অবনত হইয়া পড়িল। অলক্ষিতে জীবনের আদর্শর্পে তাঁহাকে মনে প্রাণে বরণ করিয়া লইলাম। তথনকার অপরিপক্ক কোমল মনের উপর অন্বৈতবাদের যে প্রভাবের বীজ পড়িরাছিল তাহাই ক্রমশঃ অঙ্কুরিত ইইয়া কালে পরবত্তী জীবনের উপর বিস্তার লাভ করে।

ছাত্র-জীবনে আমরা চারিজন ছাত্র সংতাহে এক দিন মিলিত হইয়া জগদ্গ্রুর্ শিবাবতার পরমত্যাগী জ্ঞানভাস্কর শ্রীশঙ্করাচার্য্যের জীবনী এবং তাঁহার
জীবনাদর্শ লইয়া আলোচনা করিতাম। এই চারিজনের মধ্যে ভাগ্যবান্ তিনজন
স্বীয় অধ্যবসায়ের ফলে বিশ্ববিদ্যালয়ের উচ্চ শিক্ষা প্রাণ্ডত হইয়া অদ্ভেটর
আলঙ্ঘনীয় নিয়মে বর্ত্তমানে উচ্চপদাধিকারীর পদে কৃতিত্বের সহিত আর্ড় থাকিয়া
বঙ্গজননীর মুখোজ্জনল করিতেছেন। আর এক জন পথের ভিক্ষক সাজিয়া প্রারশ্ব
শেষ করিতেছে। ইহাকেই বলে ভাগ্যের বিচিত্র অচিন্তনীয় গতি।

জীবনের গতিধারা অবগতে হইরা একজন অতিশয় ধন্মপরায়ণা মহিলা অ্যাচিতভাবে ঈশাদি নয়খানি উপনিষদ্ এবং শ্রী আদি শঙ্করাচার্য্য বিরচিত বিবেক-চ্ডামণির' হিন্দী অনুবাদ সহ মূলগ্রন্থখানি দান করেন। ইহা পাঠ করিয়া মনে হইল ইহার বঙ্গান্বাদ করিয়া হিন্দীভাষা ও সংস্কৃতভাষা অনভিজ্ঞ বাঙ্গালী ত্যাগবৈরাগ্য সম্পন্ন মুম্কুর সাধক সাধিকাদের হস্তে প্রদান করিতে পারিলে হয়তো তাঁহাদের কিণ্ডিং সেবা হইতে পারে। গীতা, চঙ্টী, ভাগবত, মহাভারত, রামায়ণ উপনিষদাদি গ্রন্থ যেমন ধন্মপিপাস্থ বাদ্ভিমান্রেরই নিত্য পঠনীয় প্রত্তক, তেমনি বিবেক-চ্ডামণিও ত্যাগ, বৈরাগ্য ও জ্ঞান উদ্দীপক গ্রন্থ। ইহা মুদ্ভি অভিলাষী ব্যক্তির পক্ষে স্বাধ্যায়ের প্রস্তক হওয়া উচিত। জীবনে ত্যাগ ও বৈরাগ্য উদয় না হইলে সংসার-বন্ধন হইতে মুক্ত ইবার আশা স্বদ্রপরাহত।

মদীয় বাল্য-বন্ধ্ এবং কাশী হিন্দ্ বিশ্ববিদ্যালয়ের অবসর প্রাণ্ড প্রবীণ অধ্যাপক শ্রীবৃক্ত সত্যাংশ্মোহন মুখোপাধ্যায়, এম, এ, মহোদয়ের সহিত একদিন এই বিষয় লইয়া আলোচনা হয়। তিনি ইহার বংগানৢবাদ করিবার জন্য আমাকে বলেন। তাঁহার আল্তারিক উংসাহের বশবত্তী হইয়া বিবেক-চ্ডামণির বংগানৢবাদ আরম্ভ করি। যথাসময়ে কার্য্য সমাণ্ড করিয়া ইহার পাণ্ডুলিপি অকৃত্রিম সৃহ্দ্বর সত্যাংশ্মোহনকে দেখিতে দেই। তিনি বহু গ্রুর্ত্বপূর্ণ কার্য্যে ব্যাপ্ত থাকা সত্ত্বেও তাঁহার অতি মুল্যবান সময় দান করিয়া অনুবাদটি দেখেন এবং আবশ্যক মত স্থানে ক্থানে কিছু সংশোধন করিয়া ইহা একরকম প্রকাশের উপযোগী করিয়া দেন। প্রস্তকাকারে অনুবাদটি যাহাতে প্রকাশিত হয় সেই জন্য তিনি আগ্রহও প্রকাশ করেন। আলোচ্য বিষয়বস্তুটিকে পরিস্কুট করিবার জন্য স্থানে স্থানে একট ব্যাখ্যাও করিতে হইয়াছে। উহা বন্ধনীর [ ]মধ্যে দেওয়া হইয়াছে।

এই দ্বদিনে কপদকিহীন ভিক্ষাক সম্যাসীর পক্ষে প্রতক-মুদ্রণ অসম্ভব কার্য্য, ইহা বিচার করিয়া, এই বিষয় হইতে মনকে উদ্বেগশ্ন্য করা ব্যতীত অন্য আর কোন উপায়ও ছিল না। মনে করিলাম এই ভাবে কিছ্ব সময় বেদান্ত মনন করিবার সন্যোগ প্রদান করিয়া ভগবান্ আমার উপকারই করিয়াছেন। বেদানত বিচার করা সম্যাসীর পক্ষে সাধনার অংগ বলা হইয়াছে। "তাবদ্ বিচারয়েং প্রাজ্ঞো যাবদ্ বিশ্রান্তিম্ আত্মনি।" যতিদিন পর্যানত আত্মাতে বিশ্রান্তি না হয়, তত দিন আত্ম-বিচার বা ব্রশ্ন-বিচার করিবে।

কিছ্ম দিন এইভাবে অতীত হইবার পর একজন স্বেচ্ছার ইহা আমার নিকট হইতে গ্রহণ করেন এবং ইহার মূদ্রণ-কার্য্য ও প্রকাশনের সম্পূর্ণ দায়িত্ব গ্রহণ করিয়া আমাকে চিন্তাশ্ন্য করেন। বেশ কিছ্ম দিন পরে তিনি আমাকে জানান যে কার্য্যের ভার তিনি লইয়াছিলেন তাহা কার্য্যতঃ হইয়া উঠে নাই, সেই জন্য তিনি বড়ই দ্মেখিত। আমি মনে করিলাম বিবেক-চ্ডামণির বংগান্বাদ প্রকাশিত হয় ইহা বোধহয় প্রাভগবানের অভিপ্রেত নহে। ইহা মনে করা ছাড়া উপায়ই বা আর কিছিল? আমি ইহার কল্পনা পরিত্যাগ করিয়া নিশ্চিন্ত হইয়াছিলাম।

বিবেক-চ্ডামণির বংগান্বাদ করিবার সময় আমি গীতা প্রেস হইতে প্রকাশিত এবং শ্রীম্নিলালজীর হিন্দী অন্বাদকেই ম্খ্য অবলম্বনর্পে গ্রহণ করি। মাঝে মাঝে পশ্ডিত শ্রীমনোহরলাল শম্মা, এম, এ, মহোদয়ের বিবেক-চ্ডামণির হিন্দী অন্বাদের এবং ব্যাখ্যারও সাহায্য লইয়াছি। এই জন্য উপর্যন্তি দুই সম্জনকেই আমার আন্তরিক কৃতজ্ঞতা ও ধন্যবাদ জ্ঞাপন করিতেছি।

বাল্য-স্বৃহ্দ্ শ্রীসত্যাংশ্ব মোহনের উৎসাহ না পাইলে এই অন্বাদ কার্য্যে কথনই আমি হস্তক্ষেপ করিতাম না। সেই জন্য তাঁহাকে আমি আমার আন্তরিক কৃতজ্ঞতা ও ধন্যবাদ জানাইতেছি।

রাঁচির যোগদা সৎসংগ মঠের প্রধান সচিব এবং আমার ধর্ম্মবন্ধ্র শ্রীবিনর নারায়ণ যোগাচার্য্য মহোদয় তাঁহাদের চৈমাসিক পত্রিকা সাধ্সম্বাদের জন্য আমার নিকট কিছ্র লেখা চান। তাঁহাব অন্রোধে কয়েক বৎসর যাবৎ ধারাবাহিকর্পে আমার লেখা তাঁহাদের দিয়া আসার পর যখন আমি বার্ম্বকানিবন্ধন লেখা বন্ধ করিতে চাই, তখন তাঁহারা লেখার জন্য আমাকে আবার অন্রোধ জানান। তখন আমি তাঁহাদের জানাই বিবেক-চ্ডামণির বংগান্বাদ করা আছে। যদি আপনারা ইচ্ছা করেন তাহা হইলে ধারাবাহিকর্পে সাধ্সন্বাদে প্রকাশ করিতে পারেন। সেই অবধি সাধ্সম্বাদে বিবেকচ্ডামণির বংগান্বাদ প্রকাশত হইতেছে। এই জন্য প্রধান সচিব বর্ত্তমানে রক্ষলীন হংস স্বামী শ্যামানন্দ গিরিজীকে আমার আন্তরিক কৃতজ্ঞতা ও ধন্যবাদ জ্ঞাপন করিতেছি।

শ্রীহেমেন্দ্রনাথ চক্রবতীর্ণ, বি, এ, ; বি, টি, মহাশয় প্রত্বক সংশোধনের কার্য্য গ্রহণ করিয়া আমাকে একটি গ্রহ্মভার হইতে নিষ্কৃতি দিয়াছেন। সেইজন্য তাঁহাকে আমার আন্তরিক ধন্যবাদ ও শ্বভেচ্ছা জানাইতেছি।

দীর্ঘকাল এইভাবে অতীত হইয়া গেল। বাটা কম্পানির অবসর প্রাণ্ড সুযোগ্য

# [ 6 ]

সভাপতি (Chairman) স্থাসন্ধ আগ্রিতজনপালক শ্রীযুক্ত মতিলাল খৈতান মহাশরের পত্নী মাতৃগতপ্রাণা শ্রীমতী রাজবন্তী থৈতানের অক্লান্ত পরিপ্রম ও প্রচুর অর্থবারে এবার (১৯৭১ খৃঃ বাংলা ১৩৭৮ সন) তাঁহাদের দেহরাদ্বনের নব নিম্পিত প্রাসাদতুল্য ভবনের বিস্তৃত প্রাণ্যনে শারদীয় শ্রীশ্রীদ্বর্গাপ্বজা রাজোচিত উপচারে এবং মহাসমারোহের সহিত স্বসম্পন্ন হয়। পতি পত্নী উভরের বিশেষ আগ্রহে এবং আন্তরিক আকর্ষণে পরমারাধ্যা বিশ্বজননী পরমন্দেহময়ী শ্রীশ্রীমা আনন্দময়ী কৃপা করিয়া তাঁহার প্রণ্য উপন্থিতির ন্বারা এই শ্বভকার্যাটি সম্বাণ্যস্ক্রের করিয়া তুলিয়াছিলেন।

ভারতের বিভিন্ন দথান হইতে আগত মাত্সন্তানগণ ভদ্ভবংসলা শ্রীশ্রীমায়ের তীর আকর্ষণে এই মহান্ উৎসবে যোগদান করিবার অবসর প্রাণত হইরা নিজেদের জীবন সার্থক করিয়াছেন। এইর্প সন্ব্বাঞ্গস্কুলর দ্বর্গোৎসব দর্শন করিবার স্ব্যোগ অনেকেই বোধ হয় ইহার প্রে প্রাণত হন নাই। অন্যান্যবারের ন্যায় মায়ের অসীম কৃপায় আমারও এই পবিত্র শ্বভ অন্কোনে উপস্থিত থাকিবার সোভাগ্য ঘটিয়াছিল। এবং খৈতান পরিবারের আতিথ্যে ও সমাদরে তৃণ্তিলাভ করিয়াছিলাম।

শ্রীশ্রন্থাপ্জার পর ত্রযোদশীর দিন বেলা অন্মান দশঘটিকার সময় আমি আদি শঙ্করাচার্য্যের বিবেক-চ্ডামণির বঙ্গান্বাদ সহ সরল ব্যাখ্যার মন্ত্রণ-কার্য্য কি ভাবে হইতে পারে ইহার আলোচনা শেষ করিয়া "কল্যাণবন" হইতে বিফল মনোরথে খৈতান মহোদয়ের অতিথিভবনে ফিরিতেছিলাম। অকস্মাৎ অষাচিতভাবে শ্রীমতিলাল খৈতান মহাশয় আমাকে তাঁহার নিকট ডাকিলেন। তিনি জিজ্ঞাসা করিলেন আপনি কোথায় গিয়াছিলেন? উত্তরে আমি তাঁহাকে বলিলাম, আমি আচার্য্য শ্রীশঙ্করের বিবেক-চ্ডামণির বঙ্গান্বাদ করিয়াছি। তাহার মন্ত্রণ-কার্য্য কিভাবে হইতে পারে এই বিষয় আলোচনা করিবার জন্য আমার এক বন্ধ্রস্বসহিত দেখা করিতে "কল্যাণবনে" গিয়াছিলাম। সেই সময় আমার হাতে উহার পাণ্ডলিপিখানি ছিল। উহা হইতে কিণ্ডিদংশ তাঁহাকে পড়িয়া শ্রনাইলাম। তিনি স্বেচছায় হঠাৎ বলিলেন "আমি ইহা ছাপাইয়া দিব, আপনি চিন্তা করিবেন না।"

উদার হৃদয় দানবীর শ্রীথৈতান মহাশয় মৃয়ৄয়ৄয়ৄঢ়য় অতি আদরের বিবেকচ্ড়ামাণর বংগান্বাদ সহ সরল ব্যাখ্যা ছাপাইয়া না দিলে ইহা প্রকাশ করা আমার
ন্যায় কপদকহীন ভিক্ষ্ক সম্যাসীর পক্ষে অসাধাই নহে বরং অসম্ভবই ছিল।
ইহার পশ্চাতে যে শ্রীভগবান্ শংকরের ইণ্গিত রহিয়াছে ইহা কেহ বিশ্বাস না
করিলেও আমি ইহা মন্মের্ম মন্মের্ম অনুভব করিতেছি। এই ধন্মগ্রন্থখানির প্রকাশে
যে হিন্দ্-ধন্মপিপাস্ফুদের পরম কল্যাণ সাধন হইবে ইহা বলাই বাহ্লা। এই
ধন্মকার্যের জন্য মৃত্তি অভিলাষী সাধক সাধিকাগণ শ্রীথৈতান মহোদয়কে যে
তাঁহাদের প্রাণ্টালা আশীব্রাদ জানাইবেন তাহাতে সন্দেহ নাই। আমি তাঁহাকে

[ a ]

আমার আন্তরিক ধন্যবাদ, কৃতজ্ঞতা ও শ্বভেচ্ছা জানাইতেছি। শ্রীমদ্ভগবদ্গীতার ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণ বলিয়াছেন, "দ্বল্পমপ্যস্য ধন্মস্য ন্রায়তে মহতো ভয়াং"। ধন্মের অলপমান্ন অনুষ্ঠানও জন্ম-মর্ণাদি মহৎ সংসার ভয় হইতে রক্ষা করিয়া থাকে।

স্দীর্ঘ ৪৪ বংসর যাবং শ্রীশ্রীমায়ের চরণতলে বাসিয়া তাঁহার শ্রীম্থক্মল হইতে যে সকল অম্লা উপদেশাম্ত ও বেদান্তবাকোর গ্র্ট রহস্য শ্রবণ করিবার স্বোগ পাইয়া ধন্য হইয়াছি তাহারই স্ত্র অবলন্বনে বিবেক-চ্ড়ামাণির কিণ্ডিং ব্যাখ্যা ন্থানে করিবার প্রয়াস করিয়াছি যদি এই স্পান্টীকরণের মধ্যে কোথায়ও কোন ভ্ল প্রান্তি হইয়া থাকে তাহা আমার ব্রিবার দোষেই হইয়াছে—
মায়ের বলার মধ্যে কোন ব্রিট নাই। অবশেষে পরমন্দেহময়ী পরমকর্ণাময়ী
শ্রীশ্রীমায়ের রাত্ল চরণে দীন স্নতানের অসংখ্য প্রণাম নিবেদন করিয়া আমার বন্ধবা
এখানেই সমাশ্ত করিলাম। ইতি।

নারায়ণানন্দতীর্থ

শারদীয়া কোজাগরী শ্রীশ্রীলক্ষ্মীপ্রিণিমা ৩রা অক্টোবর, ১৯৭১ খ্ঃ দেহরাদ্বন। Digitization by eGangotri and Sarayu Trust. Funding by MoE-IKS

# প্রীমচ্ছংকরতগবৎপাদবিরচিত বিবেকচুড়ামপিঃ

# মঙ্গলাচরণ

সর্ববেদান্তসিন্ধান্তগোচরং তমগোচরম্। গোবিন্দ প্রমানন্দং সদ্গর্র্থ প্রণতোহস্মাহম্।।১।।

যিনি অজ্ঞের তথাপি সম্পূর্ণ বেদান্তের সিন্ধান্তবাক্যন্বারা যাঁহাকে জানা যাইতে পারে, সেই প্রমানন্দস্বর্প সদ্গ্রের শ্রীমং স্বামী গোবিন্দপাদকে আমি প্রণাম করিতেছি।

প্রাচীন ভারতের সংস্কৃতি ও শিষ্টাচার অন্সারে গ্রন্থের রচনা বা প্রবচনের প্রারম্ভে গ্রুর্কে অথবা ইন্টকৈ প্রণাম করিয়া আরম্ভ করা হয়, যাহাতে নিব্বিহা, উহা স্কুসম্পন্ন হয়। শাস্তের অন্শাসন সম্বতি অন্বৈতভাব রাখিবে, কিন্তু গ্রুর্ব সাথে নহে, 'অন্বৈতং ভাবয়েলিত্যং নাম্বৈতং গ্রুর্ণা সহ'।]

## ব্রহ্মনিন্ঠার মহত্ত্ব

জনত্নাং নরজন্ম দ্বলভিমতঃ প্রংস্থং ততো বিপ্রতা তস্মাদৈবদিকধন্মমাগপিরতা বিশ্বত্তন্মস্মাৎপরম্। আত্মানাত্মবিবেচনং স্বন্বভবো রক্ষাত্মনা সংস্থিতি— মুবিন্তনো শতকোটিজন্মস্য কৃতৈঃ প্রেণ্যবিশা লভ্যতে।। ২।।

জীবের প্রথমতঃ নরজন্ম দুর্লভ। তারপর প্রব্রক্তনপ্রাণিত এবং তৎপদ্চাৎ রাহ্মণত্ব প্রাণিত অতীব কঠিন। রাহ্মণ হইয়াও বৈদিকধন্মের অন্যামী এবং বিদ্বান্
হওয়া স্কঠিন। এই সকল প্রাণত হওয়া সত্ত্বে আত্মা এবং অনাত্মার বিবেক
ও সম্যক্ অন্ভব আরও দুজ্পাপ্য। রহ্মাত্মভাবে দ্বিতর্প মৃত্তি কোটি কোটি
জন্মে কৃত শৃভকন্মের পরিপাক ভিন্ন প্রাণত হওয়া ষায় না।

म्युर्वाच्यः त्रस्यादेवज्यान्यान्यायस्य कृष्यः । सन्य प्रस्ता स्वाप्य स

ভগবংকপাই যে সকল প্রাণ্তর কারণ সেই মন্যাত্ব, মন্মক্ষত্ব অর্থাৎ মন্ত হইবার ইচ্ছা এবং মহাপ্রব্যগণের সংগ—এই তিনটি তো আরও দ্বর্ভ।

## শ্রীশ্রীআদিশতকরাচার্য্যবির্রাচত

2

ভিত্তপ্রবর মহাত্মা গোস্বামী প্রতিল্লসীদাস তাঁহার "প্রীরামচরিতমানসে" সংসংগের মহিমা বর্ণন করিতে যাইয়া বলিয়াছেন, "বিনাসতসংগ বিবেক ন হোই! রামকুপা বিন্দু স্লভ ন সোই। ভগবান্ প্রীরামচন্দ্রের কুপা বিনা সতের অর্থাৎ মহাপ্রুষগণের সংগলাভ সহজে প্রাংত হওয়া যায় না এবং মহাপ্রুষগণের সংগ বিনা বিবেক জীবনে উদয় হয় না। বিবেক-বৈরাগ্য ব্যতীত মৃত্ত হইবার ইচ্ছা মনে জাগে না। 'বড়ো ভাগ মানুষ তন পাবা।" বহু ভাগোর ফলে মনুষ্য শরীর পাওয়া গিয়াছে।

লথা কথণিঃরজন্মদর্শভং
তত্তাপি প্রেংস্থ গ্রুতিপারদর্শনম্।
যঃ স্বাত্যমর্কৌন যততে ম্ড়ধীঃ
স হ্যাত্যহা স্বং বিনিহন্তাসদ্গ্রহাং।। ৪।।

কোন প্রকারে এই দ্বর্শন্ত মন্ব্যজন্ম পাইয়া এবং যে জন্মে প্রন্থির পরম সিন্ধানত জ্ঞাত হওয়া যায় সেই প্রব্যজন্ম প্রাপত হইয়াও যে ম্দ্রবৃদ্ধি ব্যক্তি স্বীয় আত্মার ম্বিস্তর জন্য চেণ্টা না করে সে নিশ্চয়ই আত্মঘাতী। সে অসদ্ বস্তুতে আস্থা করিয়া আপনার বিনাশ সাধন করিয়া থাকে।

অর্থাৎ অনাত্মবস্তুকে আত্মা স্বীকার করিয়া ভববন্ধনে আবন্ধ হয়। যদি এই জন্মেই আত্মাকে না জানা যায় তাহা হইলে "মহতী বিনণ্টিঃ" এই প্রকার কেনোপনিষদ বলিতেছেন।

ইতঃ কো ন্বাস্ত ম, ঢ়াত্মা যস্তু স্বার্থে প্রমাদ্যতি। দুর্লভং মান্ধং দেহং প্রাপ্য ত্রাপি পৌর,ষম্।। ৫।।

এই দ্বৰ্শভ মানবদেহ পাইয়া তাহাতে প্রে্মত্ব প্রাণত হইয়া যাহারা স্বার্থ-সাধনে প্রমাদ বা ভ্রল করে তাহাদের অপেক্ষা অধিক মৃঢ় আর এই জগতে কে হইতে পারে?

আত্মাকে না জানা বা ভগবান্কে না পাওয়াই জীবনে সর্ব্যপেক্ষা বড় ক্ষতি।

একটা প্রচলিত কথা আছে 'স্বাথি সিন্ধিতে তো কখন পশ্বও ভ্ল করে না।'

বদন্তু শাস্ত্রাণি যজন্তু দেবান্
কুন্বন্তু কম্মাণি ভজন্তু দেবতাঃ।
আত্যৈক্যবোধেন বিনা বিম্বন্তি—
ন সিধ্যতি বক্ষশত্যন্তরেহপি।।.৬।।

বদ্যাপ কেহ শাস্ত্রাদির ব্যাখ্যা করে, দেবতার যজন অর্থাৎ প্র্জা করে, নানা প্রকার শ্বভকম্মের অনুষ্ঠান করে, দেবতাদিগকে ভজনা করে, তথাপি যতক্ষণ পর্যাস্ত

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

ব্রহ্ম ও জাবাত্মার একতা বোধ না হয়, ততক্ষণ শত ব্রহ্মার পতন হইলেও মুদ্ভি হইতে পারে না।

রিন্ধা এবং আত্মার অভিন্নতা বোধই হইল জ্ঞানের চরম লক্ষ্য। ইহা লাভ না হইলে শত ব্রহ্মকল্পেও মুক্তি সম্ভবপর নহে। আতৈ ুকাবোধই হইল মুক্তি।

> অম্তত্বস্য নাশাদিত বিভেনেত্যেব হি শ্রুতিঃ। ব্রবীতি কম্মণো মুক্তেরহেতুত্বং স্ফুটং যতঃ।।.৭।।

"ধনের দ্বারা অমৃতত্ব আশা করা যায় না।" 'মৃত্তির হেতু কম্ম' নহে," ইহা শ্রুতিস্পন্ট বলিতেছেন।

ধন বাদ শ্বভকশ্মে অর্থাৎ দান, যজ্ঞ ইত্যাদিতে ব্যয় করা যায়, তাহা দ্বারা প্র্যা হয়, দ্বর্গলাভ হয়। এবং বর্ণাশ্রমধন্মের্নাচিত কন্ম যদি নিন্কামভাবে কৃত হয়, তাহা দ্বারা চিত্তশ্র্দিধ হয়। সাক্ষাৎভাবে ইহারা অর্থাৎ ধন ও কন্ম ম্বান্তির কারণ হইতে পারে না। ম্বান্তির কারণ জীব ও ব্রন্ধের একতার অপরোক্ষ জ্ঞান। "নক্মণা ন প্রজয়া ধনেন ত্যাগেনৈকে অম্তত্ত্ব-মানশ্রু"। কৈবল্যোপনিষদ্।

# <u>ख्वात्नाश्रनीक्षत्र</u> উপায়

অতো বিমুক্তৈ প্রয়তেত বিশ্বান্
সংন্যুত্তবাহ্যার্থ স্মুখ্পস্থঃ সন্।
সন্তং মহান্তং সম্পেত্য দেশিকং
তেনোপদিন্টার্থ সমাহিতাত্যা।। ৮।।

এই জন্য বিদ্বান্ ব্যক্তি সম্পূর্ণ বাহ্য ভোগাদির ইচ্ছা পরিত্যাগ করিয়া সাধ্যশ্রেষ্ঠ শ্রীগ্রের্দেবের শরণ গ্রহণ করিবেন এবং তাঁহার উপদেশ মত সমাহিত হইয়া মুক্তির জন্য চেণ্টা করিবেন।

> উম্ধরেদাত্মনাত্মানং মগনং সংসারবারিধো। যোগার, চৃত্বমাসাদ্য সম্যগ্ দর্শনিনিন্ঠয়।। ১।।

নিরন্তর সত্য বস্তু আত্মাকে দর্শনের বিষয় করিয়া অর্থাৎ লক্ষ্যে রাখিয়া এবং যোগার্ড় হইয়া সংসারসাগরে নিমণ্ন মানব স্বীয় আত্মাকে আত্মার স্বারা উদ্ধার করিবেন।

শ্রীমদ্ভগবন্গীতায়ও ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণ এই কথাই বলিয়াছেন-

উন্ধরেদাত্যানং নাত্যানমসাদয়েং। আতৈত্যব হ্যাত্যনো বন্ধ্রাতৈত্যব

রিপ্রাত্মনঃ।।৬।৫

#### শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্রাচত

আপনি আপনার উদ্ধার করিবে, আপনাকে অবসন্ন করিবে না। আত্মাই আত্মার বন্ধ্ব এবং আত্মাই আত্মার রিপত্ব বা শন্ত্ব। বৈষ্ণব সমাজে একটি সত্ত্বদর কথা প্রচলিত আছে—

গ্রেকুপা কৃষ্ণকৃপা বৈষ্ণবকৃপা হইল। আত্মকৃপা বিনা জীব ছারেখারে গেল।।

মন্ত হইবার ইচ্ছা নিজের না হইলে অপুরে মন্ত করিতে পারে না। নিজের মধ্যে মন্তির আকাজ্ফা জাগরিত হইলে, গ্রুর্, ইণ্ট ও মহাপার্ব্যধাণ তাঁহাদের কুপার দ্বারা সাহায্য করিতে পারেন এবং করিয়াও থাকেন। প্রথমে মন্ত হইবার বাসনা নিজের মনে জাগা প্রয়োজন। বন্ধনের দাঃখ অনন্তব হইলে তো ক্খন হইতে মন্তির ইচ্ছা হইবে।

সংন্যস্য সর্ব্বকর্ম্মাণি ভবব-ধবিম,ন্তয়ে। যত্যতাং পণ্ডিতেধীবিররাত্মাভ্যাস উপস্থিতৈঃ।।,১০।।

আত্মাভ্যাসতংপর অর্থাৎ নিরন্তর আত্মবিচার পরায়ন ধীর পশ্চিতগণ সকল প্রকার কর্ম্ম পরিত্যাগ করিয়া ভব-বন্ধন নিব্ভির জন্য যত্নবান্ হইবেন।

সিন্ন্যাস বা সর্ব্ধপ্রকার কর্মত্যাগই হইল সংসার-সাগর পার হইবার ভেলা বা নৌকাস্বর্প। কর্মত্যাগ নূলিতে আচার্যাপাদ এখানে নিতা, নৈমিত্তিক এবং কাম্য কর্মাই লক্ষ্য করিতেছেন। কেহ কেহ বলেন অহংকার, আসন্তি রহিত, ঈশ্বরার্থ এবং কর্মাফলত্যাগব্যদ্বিতে কর্মা সবই কর্মাসন্ত্রাস।

> চিত্তস্য শ্রন্থয়ে কম্ম ন তু বস্ত,পলখ্যা। বস্তুসিন্ধিবিচারেণ ন কিণ্ডিং কম্মকোটিভিঃ।। ১১।।

কর্ম্ম চিত্তশন্দিধর জন্যই, বস্ত্পেলন্ধি বা তত্ত্তানের জন্য নহে। বস্তুসিদ্ধি বা তত্ত্তান কেবল বিচার দ্বারাই হইয়া থাকে। কোটি কোটি কর্মের দ্বারা কিছ্ই হইতে পারে না।

কিমের দ্বারা আত্মজ্ঞান বা ব্রহ্মজ্ঞান লাভ হইতে পারে না। সকামকমের দ্বারা স্বর্গাদি ভোগ এবং নিন্কামকম্মের দ্বারা চিত্তশর্নাম্ব হয়। বস্ত্পলব্ধি বলিতে এখানে মৃত্তিই বৃত্তিতে হইবে। মৃত্তির জন্য বিচারই উপায়।

সম্যুশ্বিচারতঃ সিম্ধা রক্জ্বতন্ত্রবিধারণা। দ্রান্ত্যোদিতমহাসপভিয়দ্যংখবিনাশিনী।। ১২।।

অজ্ঞান বশতঃ রুজ্নতে যে সর্পত্রম উৎপল্ল হয়, উহা উত্তম বিচারের দ্বারা যে প্রকারে দ্র হয় সেইর্প সম্যক্ বিচারদ্বারা মহাসর্পর্প যে মহাদ্রখ তাহা বিনাশ প্রাণত হয়।

æ

[ এখানে জন্ম ও মরণই হইল মহাদ্রঃখ। জন্ম-মরণর প মহা-দ্রঃখ হইতে চিরতরে নিষ্কৃতিই জীবের চরম লক্ষ্য। ইহা আত্ম বা ব্রহ্মবিচার দ্বারাই হইয়া থাকে।]

অর্থস্য নিশ্চয়ো দ্লেটা বিচারেণ হিতোভিতঃ। न ज्नात्नन न मात्नन आंशायामगठ्यन वा।। ১७।।

দেখা যায় কল্যাণপ্রদ যুক্তিসমূহ দ্বারা বিচার করিলে সত্যবস্তু পর্মাত্যা বা ব্রহ্ম স্থির বা নিশ্চয় হয়। স্নান, দান অথবা শত প্রাণায়ামন্বারা উহা সিন্ধ হয় না। [ দ্নান ও দানের দ্বারা প্রা সঞ্র হয়, প্রাণায়ামের দ্বারা নাড়ী শ্রুদ্ধি হয়, তত্ত্বজ্ঞান হয় না। তত্ত্বজ্ঞান বিচারের দ্বারাই হইয়া থাকে।]

# অধিকারিনির পণ

অধিকারিণমাশান্তে ফর্লাসিন্ধির্বিশেষতঃ। উপায়া দেশকালাদ্যাঃ সম্ভ্যিন্সহকারিণঃ।।১৪।।

বিশেষ অধিকারীই ফল-সিন্ধি প্রাণ্ড হয়। দেশ, কালাদি উপায় অবশ্যই উহার সাহায্য করে।

[ যোগ্য অধিকারী না হইলে দেশ, কাল প্রভৃতির দ্বারা ফললাভ সম্ভব নহে। দেশ, কাল প্রভৃতির যদি সংযোগ হয় তাহা হইলে ভালই, যদি না হয় তাহা হইলেও জ্ঞান উপার্ল্জনে বাধা হয় না। আসল কথা হইল অধিকারী হওয়া। দেশ-কাল উহার সহায়কমাত। ]

অতো বিচারঃ কর্ত্তবো জিজ্ঞাসোরাত্মবদ্তুনঃ। न्रभानामः म्यानिन्धः ग्रत्तुः तक्षाविम्युष्यम् ।। ১৫।।

শরণাপন্ন হইয়া অতএব ব্রহ্মবেত্তাদিগের মধ্যে শ্রেষ্ঠ দয়ারসাগর শ্রীগর্বর জিজ্ঞাস্ব ব্যক্তির আত্মতত্ত্বের বিষয় বিচার করা উচিত।

[ এইভাবে বিচার করা—

১—আমি কে? আমি কি কর্ত্তা-ভোন্তা, সুখী-দুংখী, জননমরণধর্ম্মা জীব? ২—এই জন্মমরণজরাব্যাধিদ্বঃখর্প সংসার কি প্রকারে উৎপন্ন হইল?

৩-এই জগতের কর্ত্তা কে? জীব না ঈশ্বর?

৪-এই জগতের উপাদান কারণ কি? ইত্যাদি ইত্যাদি।

स्मधावी भ्रत्रुत्या विन्वान् शालाश्विष्ठकाः। অধিকার্য্যতনাবিদ্যায়াম, তলক্ষণলক্ষিত।। ১৬।।

বৃদ্ধিমান্, বিশ্বান্ এবং তর্কবিতর্কে কুশল, উক্ত প্রকার শাস্ত্রনিদ্দিত লফণযুক্ত প্রুষ্ই আত্মবিদ্যার প্রকৃত অধিকারী।

#### শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্রাচত

বিবেকিনো বিরক্তস্য শমাদিগুণশালিনঃ। মুমুক্ষোরেব হি বন্ধজিজ্ঞাসাযোগ্যতা মতা।।১৭।।

সদসন্বিবেকী, বৈরাগ্যবান, শমদমাদিষট্ সম্পত্তিযুক্ত এবং মুম্ফুই ব্ল-জিজ্ঞাসার যোগ্য বলিয়া স্বীকৃত।

িষট্সম্পত্তি—শম, দম, উপরতি, তিতিক্ষা, শ্রম্ধা ও সমাধান। ব্রহ্মবেত্তা গ্রুর্
দিব্য দ্বিট সম্পন্ন হইয়া থাকেন। তিনি এক দ্বিটতে সাধকের ভ্ত ভবিষ্যং
এমন কি প্রেকজিন্মের সংস্কার পর্য্যন্ত দেখিয়া ফেলেন। কোন অনধিকারী সাধক
ব্রহ্মবেত্তা গ্রুর্কে প্রবন্ধনা করিতে পারে না।

# সাধন-চতুল্টয়

সাধনান্যত চম্বারি কথিতানি মনীষিভিঃ। যেষ, সংস্বেব সন্নিষ্ঠা যদভাবে ন সিম্ধ্যতি।। ১৮।।

মননশীল ব্যক্তিরা জিজ্ঞাস,র চারিটি সাধন [ অর্থাৎ নিত্যানিতা-বস্তু-বিবেক, ইহাম, রফলভোগবিরাগ, ষট্সন্পত্তি ও ম,ম,ফতা ] বলিরাছেন। ঐ সকল যাঁহার মধ্যে বর্ত্তমান তিনি সতাস্বর্প আত্মাতে স্থিতিলাভ করিতে পারেন। ঐ সমস্ত সাধন যাহার মধ্যে নাই সে আত্মাতে স্থিতিলাভ করিতে পারে না।

আদৌ নিত্যানিত্যবস্তুবিবেকঃ পরিগণ্যতে।
ইহান্ত্রফলভোগবিরাগস্তদনন্তরম্।। ১৯।।
শমাদিষট্কসম্পত্তিম্ মুক্ষুত্বমিতি স্ফুট্ন্।
রক্ষ সত্যং জগন্মিথ্যেত্বেবংর্পো বিনিশ্চয়ঃ।। ২০।।
সোহয়ং নিত্যানিত্যবস্তুবিবেকঃ সম্দাহ্তঃ।

পরিগণনায় প্রথম সাধন নিত্যানিত্য-বস্তু-বিবেক। দ্বিতীয় সাধন লৌকিক এবং পারলৌকিক স্থভোগে বৈরাগ্য। তৃতীয় সাধন শম, দম, উপরতি, তিতিক্ষা, শ্রুম্বা ও সমাধান—এই ষট্ সম্পত্তি, এবং চতুর্থ সাধন ম্ব্যুক্ষ্বতা। "ব্রহ্ম সত্য এবং জগং মিথ্যা, এই নিশ্চয়কে নিত্যানিত্য-বস্তু-বিবেক বলা হয়।"

[ নিতা বা সতাবস্তু ব্রহ্ম এবং অনিতা বা মিথ্যাবস্তু জগং, ইহা নিশ্চয় করাকেই বিবেক বা তত্ত্বজ্ঞান কহে। যিনি জগংকে মিথ্যা বলিয়া জ্ঞাত হইয়াছেন, তিনি মিথ্যা বস্তুর কামনা কি কখন করিতে পারেন? তিনি ইহা হইতে স্বভাবতঃই বৈরাগ্য করিবেন।]

ज्देन्वतागाः ज्युग्रेश्मा या मर्गनश्चवणामिजिः।।२১।। दमश्मित्रज्ञश्यारन्ज श्रीनरज्ञ रज्ञागवन्जूनि।

দূর্শন ও প্রবণাদিদ্বারা আপন দেহ হইতে রন্ধলোক পর্যানত সম্পূর্ণ আনিতা ভোগ্য-পদার্থাদিতে যে ঘ্ণা তাহাকে 'বৈরাগ্য" কহে।

वित्रका विषयवाणात्मायम्, ग्हा स्ट्रस्ट्रा २२।। १२।। व्यवस्का नियणायम्था सनमः सम छहारण।

বিষয়সমূহে বারংবার দোষদ্ঘি করিতে করিতে তাহাতে আসন্তিশ্না হইরা চিত্তের আপন লক্ষাবস্তুতে স্থির হওয়াকে "শম" কহে।

ি গতির ও শ্রভিগবান্ 'জন্ম-মৃত্যু-জরা-ব্যাধি-দ্বঃথ দোষান্দর্শনম্" করিতে নির্দেশ করিতেছেন।

> विषयः अतावर्णः श्याभनः न्वश्वाणात्क।। २०।। উভয়েষামিন্দ্রিয়াণাং স দমঃ পরিকীতিতঃ। वाद्यानानन्वनः वृरखदायाभर्ताजत्रुवमा। २८।।

কুমেনিদ্রর ও জ্ঞানেন্দ্রির উভরকে আপন আপন বিষয়সমূহ হইতে আকর্ষণ করিরা নিজ নিজ স্থানে স্থির করাকে "দম" বলা হয়। বৃত্তির বাহ্য বিষয়াদিতে কোন প্রকার আশ্রয় না লওয়াই উত্তম "উপরতি" বা বিশ্রাম।

> সহনং সন্ধাদ্যখানামপ্রভীকারপ্রন্থক্ম। চিন্তাবিলাপরহিতং সা তিতিক্ষা নিগদ্যতে।। ২৫।।

চিন্তা ও শোক রহিত হইয়া এবং কোন প্রকার প্রতীকার না করিয়া বা প্রতিশোধ না লইয়া সর্বপ্রকার কণ্ট সহা করাকে 'তিতিক্ষা" কহে।

[প্রতীকার বা প্রতিশোধ লইবার শন্তি বা সামর্থ্য থাকা সত্ত্বেও তাহা না করা এবং সকল রকম দ্বংখ সহ্য করাই "তিতিক্ষা"। ]

শাদ্বস্য গ্রুর্বাক্যস্য সভ্যব্দধ্যবধারণম্। স শ্রদ্ধা কথিতা সদিভর্ময়া বদত্,পলভ্যতে।।২৬।।

শাস্ত্র এবং গর্র্বাক্যে সত্য ব্লিষ্ধকে সজ্জনগণ "শ্রুম্ধা" কহিয়া থাকেন। সেই শ্রুম্বাম্বারাই প্রমপদার্থ ব্রহ্মপ্রাপ্ত হওয়া যায় অর্থাৎ ব্রহ্মজ্ঞানের উপলব্ধি হইয়া থাকে।

শ্রিমদভগবদগীতার ও শ্রীভগবান্ দপন্ট বলিয়াছেন, "প্রদ্ধাবান্ লভতে জ্ঞানম্"। শ্রদ্ধাবান্ প্রেষ্ই জ্ঞান প্রাণত করিয়া থাকেন।

## শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবিরচিত

সर्विमा स्थाभनः बृत्ध्यं भृत्य्यं ब्रक्षां अर्थ्वा। ज्यामानामान्यक्राज्यः न जु हिन्तमा लालनम् ।। २०।।

আপন বৃদ্ধিকে সর্বপ্রকারে সব সময় শৃদ্ধ ব্রন্মেই দ্থির রাখাকে "সমাধান" কহে। চিত্তের ইচ্ছাপ্তির নাম সমাধান নহে।

িতলধারাবং মনকে শ্রন্ধব্রন্দে সংলগন রাখাই সমাধি বা সমাধান। শম-দম-উপরতি-তিতিক্ষা এইসব হইল সাধনা এবং সমাধান হইল উহার ফল। সাধনা ঠিক-ঠিক হইলে সিদ্ধি অচিরে প্রাণ্ড হওয়া যায়। সাধনা যথাযথ রুপে করিবার জন্য শ্রন্থার প্রয়োজন। ইহার জন্য চাই শাস্ত্র এবং গ্রুর্বাক্যে অবিচল বিশ্বাস। আমাদের সকল আস্তিক শাস্ত্রেই শ্রন্থার মহিমা ম্ভকুপে ঘোষিত হইয়াছে। প্রমার্থপথে অগ্রসর হইতে হইলে প্রথম প্রয়োজন শ্রন্থা।

> जर्ञकात्रामित्मराग्जान्तन्थानळानकिन्थजान् । ज्वन्वत्र, भावत्वात्थन त्याकृतिमण्डा मृत्युक्युजा ।। २५ ।।

আই জ্বার হইতে দেহ প্রভান্ত যত অজ্ঞান-কল্পিত বন্ধন আছে, উহাদিগকে স্ব স্বর্পের জ্ঞানের স্বারা ত্যাগ করিবার ইচ্ছাই 'ম্ম্নুফ্রুতা।"

ি মুম্কুতা শব্দের অর্থ মুক্ত হইবার ইচ্ছা। অহংকার তত্ত্ব হইতে স্থুল শ্রীর পর্যান্ত সবই আত্মার উপাধি। ঐ সকল উপাধি হইল বন্ধন। এই সকল উপাধিও কিন্তু অজ্ঞান কল্পিত। এই বন্ধন হইতে মুক্ত হইবার ইচ্ছাকে মুমুক্ষুতা কহে। এই বন্ধন ছিল্ল করিবার উপায় আপন স্বর্পের জ্ঞান।

মন্দমধ্যমর্পাপি বৈরাগ্যেণ শ্মাদিনা। প্রসাদেন গ্রেঃ সেয়ং গ্রবৃদ্ধা স্মতে ফলম্।। ২৯।।

সেই মুম্ক্রতা যদি মন্দ এবং মধামও হয় তথাপি বৈরাগ্য এবং শম দুমাদি ষট্সন্পত্তি এবং শ্রীগ্রের কুপায় উহা ব্দিধ প্রাণ্ড হইয়া ফল উৎপন্ন করে।

[মুম্ক্রতা তীর হইলে ম্বিন্তর জন্য অপেক্ষা করিতে হয় না, উহা অচিরেই প্রাণ্ড হওয়া যার। আসলে চাই বন্ধন হইতে মুক্ত হইবার জন্য তীর ব্যাকুলতা। জীবনে ঠিক-ঠিক ব্যাকুলতা আসিলে বস্তু প্রাণ্ডির জন্য আর ভাবনা কি?]

বৈরাগং চ মুমুফ্রুড়ং তীরং যস্য তু বিদ্যতে। তিমিমেরাথবিশ্তঃ স্মুঃ ফলবশ্তঃ শমাদয়ঃ।। ৩০।।

যে ব্যক্তিতে বৈরাগ্য ও স্মাক্ত্রতা তীরভাবে বর্তমান তাঁহাতে শমদমাদি সাথকি ও সফল হয়।

[ বৈরাগ্য হইল ষট্সম্পত্তির সাধন, এবং ষট্সম্পত্তি হইলে মনুমন্কন্তার কারণ।]

এতোয়োম দিবতা যত্র বিরক্তমানুমুক্ষয়োঃ। মরো সলিলবত্তর শুমাদেত সিমাত্রতা।। ৩১।।

যে স্থানে বৈরাগ্য এবং মুমুক্ষুত্ব মুদ্র, সে স্থানে শ্মদ্মাদি ও মর্ভ্নিত জল-প্রতীতির ন্যায় আভাসমাত্রই মনে করিতে হইবে।

[ যেমন প্রচণ্ড স্বা কিরণের সংযোগে মর্ভ্মিতে ম্গত্ঞা-নদী প্রতীত হয়, কিন্তু উহাতে জল থাকে না এবং পিপাসিত এক ফোটা জলও প্রাণত হয় না, তেমনি মন্দ বৈরাগ্যবান্ ব্যক্তির শমদমাদি ন্বারা কোন বিশেষ ফল হয় না এবং প্রয়োজনও সিন্ধ হয় না ]

মোক্ষকারণসামগ্র্যাং ভক্তিরেব গরীয়সী। স্বস্বর,পান,সন্ধানং ভক্তিরিত্যভিধীয়তে।। ৩২।। স্বাত্যতত্ত্বান,সন্ধানং ভক্তিরিত্যপরে জগত্তু।

মর্নন্তির কারণরপে সামগ্রীর মধ্যে সর্ব্বপ্রেষ্ঠ হইল ভক্তি। স্বীয় বাস্তবিক স্বর্পের অন্সন্ধানকে "ভক্তি" কহে। কেহ "স্বাত্মতত্ত্বের অন্সন্ধানই ভক্তি" এই প্রকার বালিয়া থাকেন।

িনারদ-ভক্তি-স্তে বলা হইরাছে "সা ছবিসন্ পরমপ্রেমর্পা"। উহা অর্থাং ভক্তি ঈশ্বরের প্রতি পরমপ্রেম।

# গ্রেপ্সত্তি এবং প্রশ্নবিধি

উক্তসাধনসম্পল্ল হত তথিজ জ্ঞাস্থলাত নুনঃ।। ৩৩।। উপসীদেদ্গঃরঃং প্রাজ্ঞং যদ্মাদ্বংথ বিমোক্ষণম্।

উক্ত সাধন-চতুণ্টয়-সম্পন্ন আত্মতত্ত্বের জিজ্ঞাস্ব্ব্যক্তি স্থিতপ্রজ্ঞ শ্রীগ্র্ব্ব নিকট গমন করিবেন তাহাতে তাঁহার ভব-বন্ধন নিব্যক্ত হইবে।

ি গীতার শ্রীভগবান্ দ্থিতপ্রজ্ঞের লক্ষণ দ্বিতীয় অধ্যায়ের ৫৫ শেলাক হইতে ৭২ শেলাকের শেষ পর্য্যনত বর্ণনা করিয়াছেন। ব

শ্রোতিয়োহব,জিনোহকামহতো যো রন্ধবিত্তমঃ।।৩৪।।
রন্ধণ,গেরতঃ শান্ডো নিরিন্ধন ইবানলঃ।
অহৈতুকদয়াসিন্ধ,বন্ধি,রানমতাং সতাম্।।.৩৫।।
তমারাধ্য গ্রুং ভক্ত্যা প্রহরপ্রশ্রমসেবনৈঃ।
প্রসন্ধ তমন,প্রাপ্য প্রেছংজ্ঞাতব্যমাত্যনঃ।। ৩৬।।

যিনি শ্রোত্রির, নিম্পাপ, কামনাশ্না, রহ্মবেত্তাদিগের মধ্যে শ্রেষ্ঠ, রহ্মনিষ্ঠ, ইন্ধনরহিত অর্থাৎ কাষ্ঠশ্ন্য অন্নির ন্যার শান্ত, অকারণ দর্যাসিন্ধ্ এবং শর্ণাগত সম্জনদিগের বন্ধ্ব অর্থাৎ হিতৈষী, এই প্রকার গ্রন্ধ বিনীত ও বিনয় সেবার দ্বারা ভক্তিপ্রবাক আরাধনা করিয়া, তিনি প্রসন্ন হইলে সমীপে যাইয়া আপনার জ্ঞাতব্য বিষয় এইর্পে জিজ্ঞাসা করিবেন—

স্বামিন্নমঙ্গেত নতলোকবন্ধে। কার্ণ্যসিদেধা পতিতং ভবাবেধী। মাম্বেধরাত্মীয়কটাক্ষদ্বিট্যা ঋজন্যাতিকার্ণ্যস্থাতিব্বট্যা।। ৩৭।।

হে শরণাগতবংসল, কর্ণাসাগর প্রভো! আপনাকে প্রণাম। আমি সংসার-সাগরে পতিত; আপনি আপনার সরল ও অতিশয় কার্ণাম্তবর্ষিণী কৃপা-কটাক্ষের দ্বারা আমাকে ভবসাগর হইতে উদ্ধার কর্ন।

দ্বর্থারসংসারদবাগিনতগতং
দোধ্যুমানং দ্বদ্দ্টবাতৈঃ।
ভীতং প্রপন্নং পরিপাহি মৃত্যোঃ
শ্বণ্যুমন্যং যদহং ন জানে।। ৩৮।।

দ্বর্ণার অর্থাৎ যাহা হইতে অব্যাহতি পাওয়া অতিশয় কঠিন সেই সংসারদাবানলে [ব্লেফ ব্লেফ ঘর্ষণজাত অরণ্য-দহনকারী অণ্ন ] দণ্ধ এবং দ্বর্ভাগ্যর,প
প্রবল প্রভঞ্জনন্বারা অত্যন্ত কন্পিত এবং ভীত, আমাকে—আপনার শরণাগতকে
আপনি মৃত্যুম্থ হইতে রক্ষা কর্ন ; কেননা এইসময় আমি আপনি ছাড়া অন্য
কোন শরণাগতবংসলকে জানি না। অর্থাৎ আমি আপনার অনন্য শরণাগত আমাকে
আপনি রক্ষা কর্ন।

শান্তা মহান্তো নিবসন্তি সন্তে। বসন্তবন্তোকহিতং চরন্তঃ। তীর্ণাঃ দ্বয়ং ভীমভবার্ধবং জনা— নহেতুনান্যানীপ তারয়ন্তঃ।। ৩৯।।

আপনি স্বয়ং ভয় কর সংসার-সাগর হইতে উত্তীর্ণ হইয়াছেন এবং অপরজন-দিগকেও বিনা কারণে ভর্বাসন্ধ্র হইতে ত্রাণ করিতেছেন। আপনি লোকহিতকর আচরণকরতঃ অতি শান্ত মহাপ্রর্ষ ঋতুরাজ বসন্তের ন্যায় নিবাস করিতেছেন।

> জয়ং স্বভাবঃ স্বত এব যংপর— শ্রমাপনোদপ্রবণং মহাত্মনাম্। স্বধংশ্বেষ স্বয়মক্ককশি— প্রভাভিতপ্তামনতি ক্ষিতিং কিল।। ৪০।।

মহাত্যাগণের স্বভাব তাঁহারা স্বয়ংই অপরের শ্রমাপনোদন করিতে প্রবৃত্ত

হইয়া থাকেন। স্থোর প্রচণ্ড তেজের দ্বারা সন্তণ্ত প্থিবীকে চন্দ্র তাঁহার অমৃত-কিরণ-সম্হের দ্বারা দ্বরংই শান্ত বা শীতল করিয়া দেন। এই প্রকার প্রাসিদ্ধি আছে।

রক্ষানন্দরসান, ভ্রতিকলিতেঃ প্রতঃ স্বাদীতৈঃ সিতৈ—

য্বেলাদ্বাক্সলগোল্বিতেঃ গ্রুতিস্থৈবাক্যান্তেঃ সেচয়।

সন্তপতং ভবতাপদাবদহনজনালাভিরেনং প্রভো

ধন্যান্তে ভবদীফণক্ষণগতেঃ পাত্রীকৃতাঃ স্বীকৃতাঃ।। ৪১।।

হে প্রভো! প্রচণ্ড সংসার-দাবাণিনর ভীষণ জনালাদ্বারা সন্তুম্প এই দীন শারণাপরকে আপনি আপনার ব্রহ্মান-দরসান্ভবের দ্বারা পরমপ্রির, সন্ধাতিল, নিন্মল এবং বাক্র্পী সন্বর্ণকলশ হইতে নির্গত এবং শ্রবণসন্থপ্রদ বচনাম্তুদ্বারা সিশ্চন কর্ন অর্থাৎ তাপ শান্ত কর্ন, শীতল কর্ন। এই জগতে তাঁহারাই ধন্য, যাঁহারা আপনার একটিমার ফণের কর্ণাময় দ্ভিপথের পার হইয়া আপনার দ্বারা স্বীকৃত হইয়াছেন অর্থাৎ যাঁহাদিগকে আপনি দয়া করিয়া আপনার করিয়া লইয়াছেন।

কথং তরেরং ভবসিন্ধ্রমেতং
কা বা গতিমে কতনোহস্ত্রপারঃ।
জানে ন কিণ্ডিংকৃপয়াব মাং ভোঃ
সংসারদরুংখফতিমাতন্ত্ব।। ৪২।।

আমি এই ভবসাগর হইতে কি প্রকারে পার হইব? আমার কি গতি হইবে? ভবসিন্ধ্ব পারের উপায় কি? —এই সকল আমি কিছ্বই জানি না। হে প্রভো! কুপা করিয়া আমাকে রক্ষা কর্ন এবং আমার সংসারর্প-দ্বঃখ বিনাশের প্রতিবিধান কর্ন।

🛮 এইভাবে শিষ্য নিজের অসহায় স্থিতি গ্রন্থর চরণে নিবেদন করিলেন। 🗟

# উপদেশ-বিধি

তথা বদশ্তং শ্রণাগতং স্বং
সংসারদাবানলতাপতংতম্।
নিরীক্ষ্য কার্ণারসার্দ্দ্দ্ট্যা
দদ্যাদভীতিং সহসা মহাত্যা।। ৪৩।।

এই প্রকার আর্ত্র হইরা প্রার্থনা করিতে দেখিয়া শরণাগত এবং সংসার-দাবানলে সন্ত°ত আপন শিষ্যকে মহাত্যা শ্রীগর্ব, কর্ণাময়ী দ্রিটতে অবলোকন করিয়া সহসা (অকস্মাৎ) তাহাকে অভয় প্রদান করিবেন। বিশ্বান্ স তম্মা উপসত্তিমীয়বে

সামাক্ষৰে সাধা যথোক্তকারিশে।
প্রশান্তচিত্তায় শমান্বিতায়
তত্তেরপদেশং কৃপয়ৈব বুর্যাং।। ৪৪।।

শরণাগত মুমুক্ষর, আজ্ঞাপালনকারী, প্রশান্তচিত্ত, শমদমাদি ষট্-সন্পত্তিসন্পন্ন সাধ্য শিষ্যকে শ্রীগরুরুদেব কৃপা করিয়া এইভাবে তত্ত্বোপদেশ করিবেন।

ি এই পথানে গ্রন্থর কর্তব্য বলা হইল। যদ্যাপ ব্রহ্মবেত্তা মহাত্মা আশ্তকাম হইবার দর্ন তাঁহার কোন প্রয়োজন নাই, তথাপি লোক-সংগ্রহের জন্য অধিকারীকে ব্রহ্মবিদ্যা দান করিবেন। অধিকারীকে তত্ত্বোপদেশ করিলে ব্রহ্মবিদ্যার রক্ষা হইয়া থাকে এবং গ্রন্থ শিষ্য পরম্পরা যথোচিতভাবে চলিতে থাকে। ধারা নণ্ট হয় না।

# শ্রীগ্রব্র্বাচ

মা ভৈন্ট বিদ্বংস্তব নাস্ত্যপায়ঃ
সংসারসিন্ধোস্তরণেহস্ত্যুপায়ঃ।
যেনৈব যাতা যতয়োহস্য পারং
তমেব মার্গ ওব নির্দিশামি।। ৪৫।।

শ্রীগ্রের বলিলেন—হে বিদ্বন্! তুমি ভয় করিও না, তোমার নাশ হইবে না। সংসার-সাগর হইতে ত্রাণের উপায় আছে। যে পথকে অবলম্বন করিয়া যতিগণ ইহাকে পার করিয়াছেন, সেই মার্গ আমি তোমাকে নিদ্দেশি করিতেছি।

[ইহা কোন ন্তন পথ নহে, ইহা পরীক্ষিত পথ। এই পথকে আশ্রয় করিয়াই প্রেবিত্তা সাধকগণ গ্রের নিন্দেশমত চলিয়া ভবসাগর পার হইয়া গিয়াছেন, অতএব তুমিও এই পথ অবলম্বন করিলে নিশ্চয়ই সংসারসিন্ধ্ পার হইয়া যাইবে। ভয় করিও না।

অস্ত্রপায়ো মহান্কশ্চিৎসংসারভয়নাশনঃ। যেন তীর্ঘা ভবাম্বোধিং পরমানন্দমাশ্স্যিয়। ৪৬।।

সংসারভর বিনাশের এক অসাধারণ (মহান্) উপায় আছে, যাহা দ্বারা তুমি ভবসাগর পার করিয়া প্রমানন্দ প্রাণত হইবে।

বেদান্তাথবিচারেণ জায়তে জ্ঞানমাত্রমন্। তেনাত্যন্তিকসংসারদঃখনাশো ভবত্যন্।। ৪৭।।

বেদান্ত-বাকোর অর্থ বিচার করিলে উত্তম জ্ঞান উৎপন্ন হয়, যাহা হইতে সংসারদ্বংখের আতান্তিক (সম্পূর্ণর্পে) নাশ হইয়া থাকে। শ্রম্থাভডিধ্যানযোগাণন্ন্ন্দো—
ন্তেহেতি ক্বডি সাক্ষাচছন্ত্রগাঁগি।
যো বা এতেষেত্র তিউত্যন্ত্র
মোক্ষোহবিদ্যাকিলিপতালেদহবনধাং।।৪৮।।

শ্রন্থা, ভত্তি, ধ্যান ও যোগ ইহাদিগকে ভগবতী শ্রুতি মুমুক্তর মর্ন্তির সাক্ষাৎ হেতু বলিতেছেন। যিনি এই সকলে স্থিতিলাভ করেন তাঁহার অবিদ্যাকিল্পত দেহ-বন্ধন হইতে মর্ন্তি হয় অর্থাৎ তিনি মোক্ষলাভ করিয়া থাকেন।

অজ্ঞানযোগাংপরমাত্মনম্তব
হ্যানাত্মবংধস্তত এব সংস্কৃতিঃ।
তয়োবিবৈকোদিত বোধবহিন

রজ্ঞানকার্য্যং প্রদহেৎসম্লম্।। ৪৯।।

তুমি স্বয়ং পরমাত্মা, তোমার যে অনাত্ম-বন্ধন ইহা অজ্ঞান প্রস্ত এবং উহাতেই তোমার জন্ম-মরণর্প সংসার প্রাণ্ডি হইরাছে। অতএব উহার অর্থাৎ আত্মা এবং অনাত্মার বিবেকশ্বারা উৎপন্ন বোধর্প অণ্নি অজ্ঞানের কার্য্যর্প সংসারকে মূল সহিত ভস্মীভ্ত করিয়া দিবে।

হৈহাঁকে সংক্ষেপে বলা খায়, সংস্তি অর্থাৎ সংসার, ইহার কারণ অনাত্ম-বন্ধন, অনাত্মবন্ধনের কারণ অজ্ঞান, অজ্ঞান নিব্তির উপায় পরমাত্মবোধ। এই পরমাত্মবোধ আত্মানাত্মার বিবেকন্বারা হইয়া থাকে। অজ্ঞানের বন্ধন জ্ঞানের ন্বারাই নিব্তি হইতে পারে। প্রকাশের ন্বারাই অন্ধকার দ্বে হয়, অন্য কোন উপায়ে ইহা হইবার নহে।

প্রশ্ন-নির্পণ শিষ্য উবাচ

কৃপয়া শ্রুয়তাং দ্বামিন্প্রশ্নোহয়ং ক্রিয়তে নয়।
তদ্বুত্তর মহং শ্রুয়া কৃতার্থঃ স্যাং ভবন্মুখাং।। ৫০।।

শিষ্য বলিলেন—হে স্বামিন্! আমি প্রশ্ন করিতেছি, আপনি কৃপা করিয়া শ্রবণ কর্ন। আমার প্রশেনর উত্তর আপনার শ্রীম্থ হইতে শ্রনিয়া আমি কৃতার্থ হইয়া যাইব।

িশিষ্যের প্রশেনর বাণী ও সরলতার মধ্যে তাহার তীর মুমুক্ষরতার পরিচয় পাওয়া যাইতেছে। শ্রীগর্বর মুখ হইতে শ্রবণের বিশেষ আহাত্য্যা ৭ স্তক পড়িয়া হথার্থ জ্ঞান হয় না সত্য, তবে পরোক্ষ জ্ঞান অবশ্যই হইয়া থাকে।

কো নাম বন্ধঃ কথমেষ আগতঃ
কথং প্রতিষ্ঠাস্য কথং বিমোক্ষঃ।
কোহসাবনাত্মা পরমঃ ক আত্মা

তয়োর্বিকেঃ কথমেতদ্বচ্যতাম্।। ৫১।।

বন্ধন কি? ইহা কোথা হইতে আসিল? ইহার দ্থিতি কি প্রকার? ইহা হইতে মুক্তি কি প্রকারে প্রাপ্ত হওয়া যায়? অনাত্যা কি এবং প্রমাত্যাই বা কি? এবং উহাদের বিবেক কেমন করিয়া হয়? আপনি কৃপা করিয়া এই সকল বলান।

িশিষ্য এক সাথে সাতটি প্রশ্ন জিজ্ঞাসা করিতেছেন। ইহা হইতে অন্মান করা যায় গ্রন্থে কি কি বিষয় আলোচিত হইবে। প্রকৃত মুম্ফ্রুর এই জাতীয় প্রশ্নই স্বভাবিক।

> শিষ্য-প্রশংসা শ্রীগ্রের্বাচ

ধন্যোহসি কৃতকৃত্যোহসি পাবিতং তে কুলং ছয়া। যদবিদ্যাবন্ধমুক্ত্যা রক্ষীভবিতুমিচ্ছসি।।৫২।।

শ্রীগরের বলিলেন—তুমি ধনা, তুমি কৃতকৃত্য, তোমার দ্বারা তোমার কুল পবিত হইরা গেল ; কারণ, তুমি অবিদ্যার্প বন্ধন হইতে মৃক্ত হইরা ব্রহ্মভাবকে প্রাণ্ড হইতে ইচ্ছা করিতেছ।

[ একটি অতি প্রসিদ্ধ শেলাকে বলা হইয়াছে—

কুলং পৰিত্রং জননী কৃত্যর্থা বস্কুররা প্রারতী চ তেন।
অপারসচিচৎস্থসাগরে অস্ফিন্ লীনং পরে রন্ধণি যস্য চেতঃ।।

তাঁহার কুল পবিত্র হয়, জননার মাতৃপদ সফল হয়, বস্বন্ধরা প্রারতী হয়, যাঁহার চিত্ত পরব্রহ্মর্পে অসীম-আনন্দ-সাগরে লীন হইয়া যায়। অতএব শিষ্য যে উত্তম অধিকারী তাহা গ্রুর্র কথায়ই প্রমাণ হইতেছে।

#### <del>ত্ব-প্রযন্তের প্রধানতা</del>

ঋণমোচনকর্ত্তারঃ পিতৃঃ সন্তি স্কৃতাদয়ঃ। বন্ধমোচনকর্ত্তা তু স্বস্মাদন্যো ন কশ্চন।। ৫৩।।

পিতৃ-ঋণ পরিশোধ তো প্রাদির দ্বারাও হইয়া থাকে, কিন্তু ভববন্ধন হইতে মুক্তি আপনি ভিন্ন অপর কেহ দিতে পারে না।

িনিজের কল্পিত বন্ধন নিজেকেই প্রেষকার দ্বারা ছিল্ল করিতে হইবে। ইহা অপর কাহারও দ্বারা হইবার নহে। মঙ্তকন্যুতভারাদেদর্বঃখমনৈয়নিবার্যতে। ক্ষুদাদিকৃতদ্বঃখং ভূ বিনা ঙ্বেন ন কেনচিৎ।। ৫৪।।

মস্তকোপরি রক্ষিত ভাবের দ্বংখ অপর কেহ দ্বে করিতে পারে, কিন্তু ক্ষ্মান্ত্রগদির দ্বংখ স্বরং ব্যতীত অপন কেহ মিটাইতে সক্ষম নহে।

পথ্যমৌষধদেবা চ ক্রিয়তে যেন রোগিণা। আরোগ্যসিদ্ধিদ্<sup>ক্</sup>টাস্য নান্যান্ডিত কর্ম্মণা।। ৫৫।।

অথবা যে রোগী পথ্য ও ঔষধ সেবন করে সে আরোগ্যলাভ করে, ইহা দেখা যায়। অপর কেহ ঐ সকল করিলে কেহ রোগমান্ত হয় না।

> বদ্তুদ্বর্পং দফ্রটবোধচক্ষ্য দৈবনৈব বেদাং নন্ পণিডতেন। চদ্দুদ্বর্পং নিজচক্ষ্যবৈধ জ্ঞাতব্যমন্যেরবগম্যতে কিম্।। ৫৬।।

বিবেকী পূর্ব বদ্তুর বর্প দ্বয়ং এবং আপন জ্ঞাননেত্রের দ্বারাই জ্ঞাত হয়েন, অন্য কোন পশ্ডিতের দ্বারা জানেন না। চন্দ্রের দ্বর্প-দর্শন নিজের চক্ষ্-দ্বারাই করিতে হয়। অপরের নেত্রের দ্বারা কি কখন উহা জানা যাইতে পারে?

পরমাত্মার সহিত স্বীঃ অভিন্ন স্বর্প আপন নিম্মল জ্ঞানচক্ষর স্বারাই দর্শন হয়, অপর কোন পশ্ডিতের নেত্রন্বারা হয় না। ব্রহ্ম স্বয়ংবেদ্য বস্তু উহার অপরোক্ষ অন্ভব নিজেকেই করিতে হয়। অপরের কথান্বারা কিংবা ব্রন্ধিন্বারা ঠিক-ঠিক বোধ হয় না।

অবিদ্যাকামকন্মাদিপাশবন্ধং বিমোচিতুম্।
কঃ শক্ষমানিবনাত্মানং কলপকোটিশতৈরপি।। ৫৭।।

অবিদ্যা, কামনা ও কম্মাণিরপে জালের বন্ধনকে স্বয়ং ব্যতীত অন্য ক্রে শতকোটি কল্পেও ছেদন করিতে সক্ষম হয় কি?

বিদ্মার এক অহোরাত ৮৬৪ কোটি বংসরে হইয়া থাকে। ইহাকে এক কলপও বলা হয়। এই প্রকার শতকোটি কলেপও অবিদ্যা, বাসনা ও কর্ম্মাদির পাশ বা বন্ধন অপর কেহ ছেদন করিতে পারে না। নিজেকেই এই বন্ধন ছিল্ল করিতে হয়। সার কথা হইল আত্ম-প্রস্কার্য ভিন্ন এই অজ্ঞানপাশ ভঞ্জন হইবার নহে।

# আত্মজানের মহত্ত

ন যোগেন ন সাংখ্যেন কর্মণা নো ন বিদ্যয়া। ব্রহ্মাতৈ কুত্রবাধেন মোক্ষঃ সিন্ধ্যতি নান্যথা।। ৫৮।।

মুক্তি না যোগের দ্বারা সিদ্ধ হয় না সাংখ্য দ্বারা, না কম্মের দ্বারা আর

না বিদ্যার দ্বারাই। উহা কেবল ব্রহ্মাতৈ নুক্যবোধ অর্থাৎ ব্রহ্ম এবং জীবাত নার একতা জ্ঞানের দ্বারাই হইয়া থাকে, অপর কোন প্রকারে হয় না।

ি এখানে আচার্য্যপাদ বিদ্যা বলিতে সাধারণ লোকিক বা অর্থকরী বিদ্যাকেই লক্ষ্য করিতেছেন, ব্রহ্মবিদ্যাকে নহে।

বীণায়া র,পসৌন্দর্যাং তাত্তীবাদনসোষ্ঠবম্। প্রজারপ্তনমাত্রং তাত্র সাম্রাজ্যায় কলপতে।। ৫৯।। বাশ্বৈখরী শব্দকারী শাস্ত্রব্যাখ্যানকৌশলম্। বৈদ্বমাং বিদ্বমাং তাবান্ড্রেয়েন তু মুক্তয়ে।।৬০।।

যেমন বীণার র্পসোল্দয় ও তল্গীবাদনের স্বল্দর কৌশল মন্ব্যের মনো-রঞ্জনেরই কারণ হইয়া থাকে, উহার দ্বারা কোন সাম্রাজ্যলাভ হয় না ; তদ্প বিদ্বান্-দিগের বাণীর কুশলতা, শব্দের ধারাবাহিকতা, শাদ্রব্যাখ্যার নিপর্ণতা এবং বিদ্বত্তা ভোগেরই হেতু হইতে পারে, ম্বিডর নহে।

ি ভগবতী শ্রুতি বলিতেছেন, "নান্যঃ পন্থাঃ বিদ্যতেইয়নায়।" মুক্তির জন্য অন্য কোন উপায় নাই।

অবিজ্ঞাতে পরে তত্তে<sub>ব</sub> শাস্ত্রাধীতিস্ত্ত নিষ্ফলা।। বিজ্ঞাতেহপি পরে তত্তে<sub>ব</sub> শাস্ত্রাধীতিস্ত্ত নিষ্ফলা।।৬১।।

প্রমতত্ত্ব দি না জানা যায় তাহা হইলে শাস্তাধ্যয়ন নিল্ফল বা ব্যর্থ এবং জ্ঞাত হইলেও শাস্তাধ্যয়ন নিল্ফলা বা অনাবশ্যক

কারণ পরমতত্ত্ব অর্থাৎ স্ব-স্বর্পকে জানা হইলে শাস্তাধারনের আর কোন প্রয়োজন থাকে না। পরমতত্ত্ব জ্ঞাত হইবার জন্যই এই সকলের আবশাকতা। প্রজ্যপাদ শ্রীশঙ্করাচার্য্যের এখানে শাস্ত্রনিন্দার অভিপ্রায় নহে, তিনি ইহা বিলয়া-ছেন ব্রহ্মসাক্ষাংকারের বিলক্ষণতা জ্ঞাপন করিবার জন্য।

> শব্দজালং মহারণ্যং চিত্তভ্রমণকারণম্। অতঃ প্রযন্ত্রাভক্তার তত্ত্বজ্ঞাত্তভ্রমাত্মনঃ।। ৬২।।

শব্দজাল তো চিত্তকে বিদ্রান্ত করিবার পক্ষে বৃহৎ বন, সেইজন্য কোন তত্ত্ব-জ্ঞানী মহাত্মার নিকট হইতে যত্নপ**্**ৰৰ্ক আত্মতত্ত্ব জানিয়া লওয়া কর্ত্ব্য।

[ কেবল শাস্ত্র জানিলেই কার্য্য সমাপিত হয় না, পথ দেখাইবার জনা প্রীগ্রহ্রর আবশ্যকতা আছে। খংলার্থ তত্ত্ববোধ গ্রহ্রর উপদেশই হইয়া থাকে। সেই
-জন্য গীতায় শ্রীভগবান্ বলিয়াছেন—'উপদেক্ষ্যিকত তে জ্ঞানং জ্ঞানিনস্তত্ত্বদিশিনঃ।'
বিনি বথার্থ তত্ত্ব জ্ঞানিয়াছেন, তাঁহার দ্বারা উপদেশ প্রাণ্ড হইলে জ্ঞান পাওয়া
য়ায়। ]

অজ্ঞানসপদিন্টস্য বন্ধজ্ঞানৌষধং বিনা। কিম্ম বেদৈশ্চ শাস্তৈশ্চ কিম্ম মদৈতঃ কিমোষধ্যঃ।। ৬৩।।

অজ্ঞানরপে সপেরি দ্বারা বিনি দণ্ট বা দংশিত তাহার রক্ষজ্ঞান-র্প ঔষধ ব্যতীত বেদ, শাস্ত্র, মন্ত্র এবং ঔষধের দ্বারা কি লাভ হইবে?

ি অজ্ঞানর প অন্ধকার দরে করিবার জন্য ব্রহ্মজ্ঞানর প প্রকাশেরই প্রয়োজন, অন্য কোন উপায়ে উহা অপসরণ করা সম্ভব নহে। ব্রহ্মজ্ঞানই অজ্ঞানের নিবর্ত্তক। অতএব মনুমনুক্তর ব্রহ্মজ্ঞান লাভের জন্য সর্ব্বতোভাবে যত্নবান্ হওয়া উচিত।

অপরোক্ষান,ভবের আবশ্যকতা

ন গচ্ছতি বিনা পানং ব্যাধিরৌষধশক্তঃ। বিনাপরোক্ষান্ভবং ব্রহ্মশবৈদর্শ মুচ্যতে।।৬৪।।

ঔষধ না খাইয়া কেবল ঔষধ, ঔষধ শব্দ উচ্চারণ করিলে যেমন রোগ যায় না, তেমনি অপরোক্ষান্ভব বা প্রত্যক্ষান্ভব বিনা কেবল "আমি ব্রহ্ম", "আমি ব্রহ্ম" মৃথে বলিলেই কেহ মৃত্ত হুইতে পারে না।

> अक्षा मृग्याविलयमञ्जाषा जल्दमाज्यनः। वाराभटेनमः कूटा मर्ग्छत्रज्ञितालकटेलन्रीमा ।। ५८।।

দৃশ্য-প্রপণ্ড বিলয় বিনা এবং আত্মতত্ত্বের জ্ঞান ভিন্ন কেবল বাহাশব্দের দ্বারা কি মানবের মৃত্তি হইতে পারে? বাহাশব্দের ফল তো কেবল উচ্চারণ মাত্রই। উহাদ্বারা কথনও মৃত্তি হইতে পারে না।

[ একটি প্রাসন্ধ দেলাকে এই বিষয়টি স্বন্দর বর্ণিত হইয়াছে—

কুশলা রন্ধবার্তায়াং ব্তিহীনাঃ স্বরাগিণঃ।
তে হ্যজ্ঞানিতমা ন্নং প্রনরায়ান্তি যান্তি চা। অপরোক্ষান্ত্তিঃ।।

1150011

যে ব্রহ্মবিষয়ক বার্ত্রায় কুশল, কিল্তু ব্রহ্মাকারাব্যত্তি হইতে রহিত এবং রাগ-যুক্ত বা আসন্ত সেই পুরুষ অজ্ঞানী হইয়া থাকে এবং বারবার মরে এবং জন্মায়।

> অকৃত্বা শত্ত্বসংহারনগত্বনিংলভ্, শ্রিয়ন্। রাজাহমিতি শন্দানো রাজা ভবিতুমহতি।। ৬৬।।

শত্র্দিগের বধ বিনা এবং সম্পূর্ণ প্রথিবীমণ্ডলের ঐশ্বর্য্যের প্রাপিত ভিন্ন, কেবল "আমি রাজা", "আমি রাজা" মুখে বলিলে কেহ কখনও রাজা হইয়া যায় না।

রাজা হইতে হইলে শত্র্দিগের বধ এবং সম্পূর্ণ প্রথিবীর ঐশ্বর্য প্রাশত হওয়া প্রয়োজন। অতএব শত্রুর্প দ্শোর বিলয় বিনা এবং ঐশ্বর্যার্প আত্র-তত্ত্বে অপরোক্ষান্তব বিনা ম্রিজিসিন্ধি হয় না।

# শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্রাচত

আপ্তোক্তিং খননং তথোপরিশিলাদ্যংকষণিং দ্বীকৃতিং নিক্ষেপঃ সমপেক্ষতে ন হি বহিঃশবৈদদত নিগচ্ছিত। তদ্বদ্ ব্রন্ধবিদোপদেশমূলনধ্যানাদিভিলভ্যতে মায়াকার্য্যতিরোহিতং দ্বমমলং তত্ত্বং ন দ্বম্ভিভিঃ।। ৬৭।।

(মাটির নীচে ল্কায়িত ধন প্রাপ্তির জন্য যেমন) কোন বিশ্বস্ত লোকের বাক্য, মৃত্তিকা খনন ও কাঁকর পাথর অপসারণের আবশ্যকতা হয়—কেবল মৃথের কথায় যেমন ধন বাহির হইয়া আসে না, ঠিক সেইরকম সকল মায়িক-প্রপঞ্চশ্না নিশ্মল আত্মতত্ত্বও ব্রহ্মবিং গ্রুর উপদেশ এবং উহার মনন ও নিদিধ্যাসনের দ্বারাই প্রাণ্ড হওয়া যায়, কেবল মৃত্তির আড়ন্বরের দ্বারা উহা পাওয়া যায় না।

শ্রিনতি বলিতেছেন—"নৈষা তর্কেন মতিরাপনেয়া"। কেবল তর্কের দ্বারা ব্রহ্মাকার-বৃত্তি বিকালেও প্রাণিত হয় না।

তদ্মাংসন্ব'প্রযন্তেন ভববংধবিম্বস্তয়ে। দৈবরেব যত্নঃ কর্তুব্যো রোগাদাবিব পণিডতৈঃ।। ৬৮।।

সেইজন্য রোগাদির মতন ভব-বন্ধনের নিব্তির হেতু বিম্বান্ ব্যক্তি আপনার সম্পূর্ণ শক্তি প্রয়োগ করিয়া স্বয়ং চেন্টা করিবেন।

# প্রশ্ন-বিচরে

যদ্বয়াদ্য কৃতঃ প্রশ্নো বরীয়াস্থাদ্ববিশ্যতঃ। স্বপ্রায়ো নিগ, ঢ়ার্থো জ্ঞাতব্যদ্চ মুম,ক্ষ,ভিঃ।। ৬৯।।

তুমি যে আজ প্রশ্নোখাপন করিয়াছ, শাদ্রজ্ঞ ব্যক্তি উহার প্রশংসা করেন এবং শ্রেষ্ঠ বলিয়া মনে করেন। যদ্যপি উহা স্রাকারে অর্থাৎ সংক্ষেপে হইয়াছে, তথাপি উহা গশ্ভীর অর্থাযুক্ত এবং মুমুক্ষগণের জানিবার বিষয় বা যোগা।

[ প্রশ্ন-কর্ত্তা যে উত্তম অধিকারী তাহা এই শ্লোকে দর্শিত হইল। ]

শ্নুষ্বাবহিতো বিশ্বন্যক্ষয়া সম্দীর্ঘতে। তদেতচছ বুণাংসদ্যো ভ্রবক্ষান্বিলোক্যসে।। ৭০।।

হে বিশ্বন্! আমি যাহা বলিতেছি তাহা তুমি সাবধান হইয়া শ্রবণ কর। উহা শ্রবণ করিলে অচিরেই তুমি ভবরণ্ধন হইতে মুক্ত হইবে।

[ গ্রু স্বরং যে উপার অবলম্বন করিয়া মৃক্ত হইয়াছেন সেই শ্রবণ, মননাদির কথাই এত নিশ্চয়তার সহিত বলিতেছেন। ]

24

মোক্ষস্য হেডুঃ প্রথমো নিগদ্যতে
বৈরাগ্যমত্যুল্ডমনিত্যবৃদ্তবন্ধ্র।
ততঃ শমশ্চাপি দম্মিতিজ্ঞা
ন্যাসঃপ্রসন্তাথিলকন্মাণাং ভ্রশম্ ।। ৭১।।
ততঃ প্র্তিস্তল্মননং সতত্ত্ব—
ধ্যানং চিরং নিত্যানরন্তরং মুনেঃ।
ততোহবিকল্পং প্রমেত্য বিশ্বা—
নিহৈব নিব্যাণস্কেখং সম্চ্ছতি।। ৭২।।

মুন্তির প্রথম হেতু আনত্যবসন্ত্রসম্হে অত্যন্ত বৈরাগ্য, ইহা শাস্ত্রাদিতে কথিত হইয়াছে। তাহার পর শম অর্থাৎ মনঃসংযম, নম অর্থাৎ ইন্দ্রিরসংযম, তিতিক্ষা অর্থাৎ সহিষ্ণুতা এবং সম্পূর্ণ আসন্তিয়ন্ত কমের সর্বপ্রকারে ত্যাগ। তৎপশ্চাৎ মুন্তি অভিলাষী মুনি অর্থাৎ মননশীল সাধ্ব ব্যক্তি শ্রবণ, মনন এবং চিরকাল নিত্য-নিরন্তর আত্মতত্ত্বের ধ্যান করিবেন; তাহা হইলে সেই বিন্বান্ পরম নিব্বিকল্প অবস্থা প্রাণ্ড হইয়া নিব্বাণস্থের অধিকারী হইবেন মে

[ সাধন কি ভাবে এবং কত কাল করিতে হইবে সেই সম্বন্ধে মহর্ষি প্তঞ্জলি বলিতেছেন "স তু দীর্ঘকালনৈর তর্যাসংকারাসেবিতো দ্যুভ্মিঃ।" পাতঞ্জল দর্শন। সমাধিপাদ—১৪। বহ্মকাল ধরিয়া আদর সহকারে নিরবিচ্ছিন্নভাবে চেণ্টার ফলে অভ্যাস দ্যুতা প্রাণ্ড হয়।]

যদ্বোদ্ধব্যং ত্রেদানীমাত্মানাত্মবিবেচনম্। তদ্বচ্যতে ময়া সম্যক্ শ্রহ্মাত্মন্যবধারয়।। ৭৩।।

যে আ্রানাত্রবিবেক এখন তোমার জানা প্রয়োজন তাহা আমি বলিতেছি, তুমি অবহিত হইয়া শ্রবণ কর এবং চিত্তে অবধারণ কর।

[কেবল শ্রবণ করিলেই হইবে না উহা মনন করিয়া হৃদয়ে য়ত্বপ**্রবর্ক ধারণ** করিতে হইবে।]

# न्ध्ल भतीरतत वर्गन

মন্জাস্থিমেদঃপলরস্তচন্ম —

দ্বগাহ্বরৈধ্যভূভিরেভিরন্বিতম্।
পাদোর্বক্ষোভ্রপ্ঠমস্তকৈ—

রবৈগর্পাঠেগর্পযুক্তমেতং।। ৭৪।।

অহংমমেতি প্রথিতং শরীরং
মোহাদপদং দ্থালমিতীর্যতে ব্,থৈঃ।
নভোনভদ্বদহনাশ্ব,ভ,ময়ঃ
স্কুমাণি ভ,তানি ভবদিত তানি।। ৭৫।।
পরদ্পরাংশৈমিলিতানি ভ,তা
দ্থালানি চ দ্থাল শরীরহেতবঃ।
মানাদ্তদীয়া বিষয়া ভবিত
শ্বদাদয়ঃ পঞ্চ সুখায় ভোক্ত;ঃ।। ৭৬।।

মত্জা, অদিথ, মেদ, মাংস, রস্তু, চম্ম ও ত্বক্—এই সণত ধাতু হইতে নিন্মিত চরণ, উর্, বক্ষঃম্থল, ভ্রুজা, পীঠ ও মদতকাদি অংগাপাংগযা্ক "আমি এবং আমার" র্প যে প্রসিদ্ধ মোহের আশ্রর্প দেহ, উহাকে বিদ্বানেরা "ম্থ্ল শরীর" কহেন। আকাশ, বায়, তেজ, জল ও প্থিবী এই সকল স্ক্রুভ্ত অর্থাৎ ইন্দ্রি-গ্রাহ্য বস্তুসম্হের মূল উপাদান! ইহাদিগের অংশ পরস্পরের মিলন হইতে স্থ্ল হইয়া ম্থ্ল শরীরের কারণ হইয়া থাকে। ইহাকে শাদ্রে "পঞ্চীকরণ" নামে অভিহিত করিয়াছে। এই সকলের তন্মাত্রাদি- (ক্ষিতি, অপ্, তেজ, বায়, ও আকাশ স্ক্রুজমিশ্র ভ্তুপঞ্চক; শব্দ, স্পর্শ, র্প, রস ও গন্ধ—পঞ্চভ্তের এই গ্রেণপঞ্চক। সাংখ্যদর্শনে ইহাকে তন্মাত্র করে।) সম্হ ভোক্তা জীবের স্ক্থের জন্য শব্দাদি পঞ্চ বিষয় হয়।

পিও স্ক্রাভ্তের পণ্ডতমাত্রা এই প্রকার ঃ— আকাশের তন্মাত্রা শব্দ, বার্র তন্মাত্রা দপশ্, আগনর তন্মাত্রা রূপ, জলের তন্মাত্রা রস এবং প্থিবীর তন্মাত্রা গন্ধ। এই পণ্ড তন্মাত্রাসমূহকে ক্রমশঃ শ্রোত্র, ছক্, নেত্র, জিহ্বা এবং নাসিকা এই পণ্ড জ্ঞানেন্দ্রির গ্রহণ করে।

য এষ, ম, ঢ়া বিষয়েষ, বন্ধা রাগোর,পাশেন স্বদ্ধানে। আয়ান্তি নির্যান্ত্যধ উধর্বম্টেচঃ স্বক্ষাদ্ভতন জবেন নীতাঃ।। ৭৭।।

ষে সকল মূঢ় এই সমসত বিষয়ে রাগ বা আসম্ভির্প স্দৃদ্ এবং বিস্তৃত্ব বন্ধনের দ্বারা বন্ধ হইয়া যায় তাহারা আপন কম্মর্প দ্তের দ্বারা বেগে চালিত হইয়া অনেক উত্তমাধম যোনিসমূহে গমনাগমন করে।

প্রণ্য কন্মের প্রভাবে উচ্চ স্বর্গাদি লোকে এবং পাপ কন্মের ফল দ্বংখ ভোগের জন্য নিম্ন লোকাদিতে গমন করে, কিন্তু গমনাগমন হইতে নিম্কৃতি পায় না।

# विषय-निन्मा

শান্দাদিভিঃ পণ্ডভিরেব পণ্ড পণ্ডত্বমাপ্তঃ স্বগ্রেণন বন্ধাঃ। কুরুগামাতংগপতংগমীন— ভূগা নরঃ পণ্ডভিরণ্ডিতঃ কিম্।। ৭৮।।

আপন আপন স্বভাব অনুসারে পণ্ণ বিষয় অর্থাৎ শব্দ, স্পর্শ, রুপ, রস ও গন্ধ হইতে এক একটির দ্বারা বন্ধন প্রাণত হইয়া হরিণ, হস্তি, পত্তগ, মংস্য ও দ্রমর মৃত্যু প্রাণ্ড হয়। মানব একাধারে এই পণ্ণ বিষয়ের দ্বারা আক্রান্ত হইয়া কি প্রকারে রক্ষা পাইতে পারে?

িবিষয়ান্রাগী জীবের বিবেক হয় না, সেইজন্য বিষয় উহাদের মৃত্যুর কারণ হইয়া থাকে। হরিণ শব্দের দ্বারা, হিদত দ্পশের দ্বারা, পতঙগ র্পদ্বারা, মীন রসের দ্বারা এবং ভ্রমর গল্ধের দ্বারা আবদ্ধ হইয়া মৃত্যুম্বেথ পতিত হয়। যখন এক-একটি বিষয় এক-একটি জীবের অন্থের হেতু হইয়া থাকে, তাহা হইল পঞ্চবিষয়-সেবী মৃঢ় মন্বোর কি গতি হইবে?]

দোষেণ ভীরো বিষয়ঃ কৃষ্ণসূপবিষাদপি। বিষং নিহন্তি ভোন্তারং দুন্টারং চক্ষর্ষাপ্যয়ন্।। ৭৯।।

সন্বপ্রকার দোষের মধ্যে বিষয় কাল-সপের অর্থাৎ কেউটে সাপের বিষ হইতেও অধীক তীর, কেন না, বিষ তো কেবল ভক্ষণকারীকেই বিনণ্ট করে, কিন্তু বিষয় বিষ তো দর্শনকারীকেও ছাড়ে না।

[ অপি শব্দের দ্বারা এখানে সর্ব্বপ্রকার বিষয়কেই বলা হইল।]

বিষয়াশামহাপাশাদ্যো বিষয়ুক্তঃ স্বদ্ধুত্ত্যজাং। স এব কল্পতে মুক্তৈয় নান্যঃ ষট্শাদ্যবেদ্যপি।। ৮০।।

যে বিষয়সম্হের আশার্প কঠিন বন্ধন হইতে মৃক্ত হইয়াছে, সেই কেবল মোক্ষের ভাগী হয়, অন্য কেহ বড়্দশনের পশ্ডিত হইলেও হয় না।

ি সার কথা হইল বড়দর্শনের অর্থাৎ ন্যায়, বৈশেষিক, প্রন্থানীমাংসা, উত্তর-মীমাংসা (বেদানত), সাংখ্য ও যোগের পশ্ডিত হইরাও যদি বিষয়সমূহের আশা-রূপ কঠিন বন্ধনে বন্ধ হয় তাহা হইলে সে কখনও মোক্ষের অধিকারী হইতে পারে না। ইন্দ্রিগ্রামকে বিষয়সমূহ হইতে প্রত্যাহার বিনা এবং অধ্যাত্মবিচার সম্পন্ন ব্যতীত স্বরূপে স্থিতি কোন প্রকারেই সম্ভব নহে।

0

আপাতবৈরাগ্যবতো মুম্কুর্ ভবাশ্বিপারং প্রতিয়াতুম্দ্যতান্। আশাগ্রহো সম্জয়তেহন্তরালে বিগ্হা কণ্ঠে বিনিবর্তা বেগাং।। ৮১।।

সংসার-সাগর হইতে পার হইবার জন্য উদ্যত ক্ষণিক বৈরাগ্যযুক্ত মুমুক্ষুগণকে আশার্প কুস্ভীর অতি বেগের সহিত মধ্য পথেই বাধা দিয়া গলা ধরিয়া ডুবাইয়া দেয়।

্ অত্যন্তবৈরাগ্যবান্ ব্যক্তিই মোক্ষ প্রাণ্ড করে, আপাত বা ক্ষণিক বৈরাগ্যবান্ নহে। ]

> বিষয়াখ্যপ্রহো যেন স্কৃবিরন্ত্যাসনা হতঃ। স গচছতি ভবান্বোধেঃ পারং প্রত্যুহ্বন্দ্রিতঃ।। ৮২।।

িষনি বৈরাগ্যর্প খঙ্গান্বারা বিষয়বাসনার্প কুম্ভীরকে হনন করিয়াছেন তিনিই নিব্বিঘ্যে ভবসম্দ্রের অপর পারে যাইতে পারেন।

বিষয় হৈতে বৈরাগ্য না হইলে মুক্তি সমুদ্রেপরাহত।

বিষমবিষয়মাগৈ গৈ চছতোহ নচছবু দেধঃ

প্রতিপদমভিযাতো মৃত্যুরপ্যেষ বিশ্ব।

হিতস্ক্রনগ্রেন্ড্যা গচ্ছতঃ স্বস্য যুক্ত্যা

প্রভর্বতি ফলসিন্ধিঃ সত্যমিত্যের বিন্ধি।। ৮৩।।

মনে রাখিও—বিষয়র্প ভীষণ পথের পথিকের মলিন ব্রন্থিকে পদে পদে মৃত্যু আক্রমণ করে। ইহাও যথার্থ ব্রুঝা উচিত হিতৈষী, সজ্জন এবং গ্রুর্ব কথনান্সারে যিনি আত্মযোগ পথে গমন করেন সেই ব্যক্তির ফলসিন্থি হইয়াই থাকে।

[ গ্রুরোপদিণ্ট সাধনের দ্বারাই বাঞ্ছিত ফললাভ হয়, মনঃক্লিপত উপারে কখনও ফর্লাসদ্ধি হয় না। ]

মোক্ষস্য কাৎক্ষা যদি বৈ তবাস্তি
ত্যজাতিদ্রাশ্বিষয়ান্ বিষং যথা।
পীযুষবত্তোষদয়াক্ষমার্জব—
প্রশান্তিদানতীর্ভজি নিত্যমাদরাং।। ৮৪।।

যদি তোমার ম্বন্তির ইচ্ছা থাকে তাহা হইলে বিষয়কে বিষের সমান দ্রে হইতেই ত্যাগ কর এবং সন্তোষ, দয়া, ক্ষমা সরলতা, শম, দম, এই সকলকে অমৃতের ন্যায় নিত্য আদরপ্র্বিক সেবন কর।

## দেহাসন্তির নিন্দা

অন্ফোণং যৎপরিহৃত্য কৃত্য—

মনাদ্যবিদ্যাকৃতবন্ধমোক্ষণম্।

দেহঃ পরাথে হিয়মম্য পোষণে

য সম্জতে স স্বমনেন হন্তি।। ৮৫।।

্রিয়ে অনাদি অবিদ্যাকৃত বন্ধনের পরিত্যাগর্মপ স্বীয় কর্ত্তব্য ত্যাগ করিয়া প্রতিক্ষণ এই অপরের ভোগার্মপ দেহের পোষণেই সর্ম্বাদা নিষ্ক্ত থাকে সে আপন এই প্রবৃত্তির ন্বারা নিজেই নিজের হনন করে।

> শরীরপোষণাথী সন্ য আত্মানং দিদ্ফ্রতি। গ্রাহ্যং-দার্থিয়া ধূড়া নদীং তর্ভুং স ইচছতি।। ৮৬।।

যে আপন শরীরপোষণে রত থাকিয়া আত্মতত্ত্ব উপলব্ধি করিতে ইচ্ছা করে নে মনে করে কাণ্ঠব্রিশ্বতে কুম্ভীরকে ধরিয়া নদী পার হইয়া যাইবে।

কুল্ভীরকে আশ্রর করিয়া যেমন নদী পার হওয়া যায় না তেমনি আপন শরীরপোষণে সদা যত্নবান্ থাকিয়া কেহ কথনও আত্মতত্ত্ব বা ব্রহ্মজ্ঞান লাভে সমর্থ হয় না।

> মোহ এব মহামৃত্যুম্মি,ফোর্প,রাদিষা। মোহে বিনিজিতো যেন স মাজিপদমহীত।। ৮৭।।

দেহাদিতে মমতা রাখাই মুমুক্ত্রগণের পক্ষে মহামৃত্যু। যে মোহকে প্রাজিত করিয়াছে সেই মুভিপদের প্রকৃত অধিকারী।

ি অনাত্যা শরীরে যে আত্যব্দিধ, ইহাই মোহ বা অজ্ঞান। এই অজ্ঞানই যত অনথেরি বা বন্ধনের মূল কারণ।

মোহং জহি মহামৃত্যুং দেহদারস্তাদিষ্। যং জিত্বা ম্নুনয়ো যান্তি তদিবঞ্চোঃ পরমং পদম্।। ৮৮।।

দেহ, স্ত্রী এবং পর্ত্তাদিতে মমতার্প মহামৃত্যুকে ত্যাগ কর; এই মোহকে জয় করিয়া ম্নিজন ভগবানের পরমপদ প্রাপত হইয়া থাকেন।

### न्थ्ल भन्नीत

ष्ठ्याः सत्रित्रमाग्र्यामाण्याम्यसः कृत्यः । পূর্ণ ম্রপ্রীযাভ্যাং म्य्लং নিন্দ্যিদং বপ্রং।।.৮৯।।

দ্বরা পরিপূর্ণ এই স্থ্লদেহ অতিশয় নিন্দনীয়।

পঞ্চীকৃতেভ্যো ভ্রতেভ্যঃ দথ্বেভ্যঃ প্ৰবক্ষণা।
সম্ংপ্রমিদং দথ্বং ভোগায়তনমাত্মনঃ।
অবদ্থা জাগরদত্স্য দথ্বাথান্ভবো যতঃ।। ১০।।

পণ্ডীকৃত স্থ্লেভ্তসম্হ হইতে এবং প্রেব-কম্মন্সারে উৎপন্ন এই শরীর আত্মার (জীবাত্মার) স্থ্লেল ভোগায়তন অর্থাৎ ভোগের আধার। জাগ্রদাবস্থাতে এই সকল স্থ্ল পদার্থের অন্ভ হয়।

িমহর্ষি শ্রীপতঞ্জলি তাঁহার যোগদর্শনের একটি স্ত্রে বলিয়াছেন, "সতি ম্লে তদ্বিপাকো জাতায়্ভোগঃ।" সাধনপাদঃ ১৩। কন্মের বিপাক হইতে জাতি, আর্ঃ ও ভোগ হইয়া থাকে।

বাহ্যোন্দ্রয়ৈঃ দথ্লপদার্থসেবাং
প্রক্তন্দনদ্ত্যাদিবিচিত্রপাম্।
করোতি জীবঃ দ্বয়মেতদাত্মনা
তদ্মাৎপ্রশদ্তিবিপ্রেষ্থ্য জাগরে।।,১১।।

শ্রীরের সহিত আত্মার তাদাত্মতা বা একতা হওয়ায় জীব মালা, চন্দন এবং বানতাদি নানা প্রকার স্থলে পদার্থাদির বাহ্যোন্দ্রয়াদির ন্বারা ভোগ করে। এইজন্য জাগ্রং-অবস্থাতে এই স্থলে দেহের প্রাধান্য স্বীকৃত হয়।

মালা, চন্দন ও বনিতা বা স্ত্রী বলাতে এখানে সর্বপ্রকার ভোগ্যবস্তু যথা ভোজন, বসন, ভ্রণ, বাড়ী, গাড়ী, বাগান ইত্যাদিকে লক্ষ্য করা হইরাছে। জাগ্রদাবস্থাতে যেমন স্থলে দেহের প্রধানতা তেমনি স্বপনাবস্থার বাসনামর্মরীর বা তৈজসশরীরের প্রধানতা হইরা থাকে।

সবেব হিপি বাহ্যসংসারঃ প্রের্ষস্য যদাশ্রয়ঃ। বিশ্বি দেহমিদং স্থ্লং গ্হবদ্গৃহফোধনঃ।। ৯২।।

যাহাকে আশ্রয় করিয়া জীবের সম্পূর্ণ বাহ্যজগতের প্রতীতি হয়, গৃহদেথর গৃহের তুল্য তাহাকেই স্থ্লদেহ জানিও।

িজাবের সমসত জগতের আধার হইতেছে তাহার দেহ। যদি দেহ হইতে আত্মব্যাদি চলিয়া যায়, তাহা হইলে বাহাসংসারের নিব্যত্তি স্বতঃই হইয়া থাকে। আত্মীয়-স্বজন, জল্ম-মৃত্যু, জরাব্যাধি, বর্ণাশ্রম-ধর্ম্ম প্রভৃতি স্কলই এই স্থ্ল-শ্রীরকৈ অবলম্বন করিয়া হইয়া থাকে।

# বিবেক-চ্ড়ামণি

न्थ्यं नगा সম্ভবজরামরণানি ধন্মাঃ
শেখাল্যাদয়ো বহু বিধাঃ শিশ্বতাদ্যবস্থাঃ।
বণশ্রিমাদিনিয়মা বহু ধা যমাঃ স্বঃঃ
প্রভাবমানবহু মানমুখা বিশেষঃ।। ১৩।।

স্থ্লেদেহেরই জন্ম, জরা, মরণ ও স্থ্লেতা প্রভৃতি ধর্মা, বাল্যাদি নানাপ্রকার অবস্থা, বর্ণাশ্রমাদির নিমিত্ত বহু নিয়ম ও ইন্দ্রিরসংযম, এবং প্র্জা, সম্মান ও অপমানাদি বিশেষতা ইহারই।

থিই স্থ্ল-দেহটাকেই লইয়াই এই সব। উচ্চ আসনে বসান, গ্লগান করা, এই সব বিশেষতা স্থ্ল-শরীরকেই করা হয়, আত্মাকে নহে। আত্মা এই সব হইতে অতীত, তাহার না আছে জন্ম, না আছে জরা, আর না আছে তাহার মৃত্যুই। সে না স্থ্ল আর না সে কৃশ, তাহার কোন আকারই নাই। তাহার কোন বাল্যাদি অবস্থাও নাই, আর না সে কোন নিয়মাদির অধীনই।

## मन देन्द्रिय

বৃশ্ধীন্দ্রিয়াণি শ্রবণং ত্বগক্ষি ঘাণং চ জিহ্বা বিষয়াববোধনাং। বাক্পাণিপাদং গ্রদমপ্রগঙ্গঃ কন্মেন্দ্রিয়াণি প্রবণেন কন্মসিরু।। ১৪।।

র্ভার্কর্প, দের, নাসিকা এবং জিহ্বা—এই পণ্ড জ্ঞানেন্দ্রির, কেন না ইহাদিগের দ্বারা বিষয়সম্বের জ্ঞান হয়। ৴ বাক্, পাণি, পাদ, পায়্ও উপস্থ—এই পণ্ড কম্মেনিদ্রির, কারণ ইহাদিগের স্বাভাবিক গতি কম্মেনির দিকে।

# অণ্তঃকরণচতুষ্ট্য়

নিগদ্যতেহ নতঃ করণং মনোধী—
রহংকৃতিশিচত্তমিতি স্ববৃত্তিভিঃ।
মনস্তু সংকলপবিকলপনাদিভি—
বৃত্তিশিঃ পদার্থাধ্যবসায়ধম্মতিঃ।। ৯৫।।
অগ্রাভিমানাদহমিত্যহ-জ্কৃতিঃ
স্বার্থান্যসন্ধানগাবেন চিত্তম্।। ৯৬।।

আপন আপন ব্যত্তির ভেদে অল্তঃকরণ মন, ব্রদ্ধি, চিত্ত ও অহংকার এই চারি নামে কথিত হইয়া থাকে। সঙ্কল্প-বিকল্পের কারণ "মন", পদার্থের নিশ্চয় করণের

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

26

### শ্রীশ্রীআদিশৎকরাচার্য্যবির্রাচত

হৈতু "বৃদ্ধি", "অহং-অহং" অর্থাৎ 'আমি, আমি" এই প্রকার অভিমান হওরার "অহংকার" এবং স্বার্থান,সন্ধানগৃদ্ধের অর্থাৎ আপন ইন্টচিন্তার হেতু "চিত্ত" নামে অভিহিত করা হয়।

ি অপঞ্চীকৃত পশুভ্তের সত্ত্বগুণাংশ মিলিয়া অন্তঃকরণের নির্মাণ হইয়া থাকে। অন্তঃ ইহার অর্থ ভিতর এবং করণের অর্থ জ্ঞানের সাধন। অতএব অন্তঃকরণের অর্থ হইল যাহান্বারা ভিতরের জ্ঞান হয়। অন্তঃকরণের পরিণামকে বৃত্তিকরে।

#### পণ্ডপ্রাণ ...

প্রাণাপানব্যানোদানসমানা ভবত্যসৌ প্রাণঃ স্বয়মেব বৃত্তিভেদাণিবকৃতিভেদাৎস্কুবর্ণসিললাদিবং।। ৯৭।।

আপন বিকারের দ্বারা অর্থাৎ আপন বিশিষ্টাকারের জন্য স্বর্ণই ষেম্ন হার, কুন্ডল, বলয়াদি এবং জলই বরফ্, বাষ্পাদি হইয়া থাকে তেমনি এক প্রাণই ব্যব্য ভেদে, প্রাণ, অপান, ব্যান, উদান ও সমান—এই পঞ্চ নাম প্রাণ্ড হয়।

থক প্রানই বিভিন্ন কম্মের হেতু হইবার দর্ন প্থক্ প্থক্ নাম ধারণ করে। প্রাণের কম্ম অন্ন-প্রবেশন, অপানের কম্ম মলম্ত্রনিঃসারণ, ব্যানের কম্ম চক্ষ্র নিমেষ প্রভৃতি, উদানের কম্ম কথা কহা এবং সমানের কম্ম অন্ন পরিপাক করা।

# मुक्ता भन्नीत

वागामिश्रक अवगामिश्रक

প্রাণাদিপণ্ডাভ্রম্খানি পণ্ড।

व्यामाविमाथि ह कामकम्बनी

भूर्याष्ट्रेकः भूक्यामतीत्रभार्द्धः।। ১৮।।

বাগাদি পণ্ড কম্মেন্দির, শ্রবণাদি পণ্ড জ্ঞানেন্দ্রির, প্রাণাদি পণ্ণপ্রাণ, আকাশাদি পণ্ড ভ্তে, বৃন্ধ্যাদি অন্তঃকরণ-চতুন্টর, অবিদ্যা, কাম অর্থাৎ বাসনা এবং কম্ম ইহা প্রশিষ্টক বা স্ক্রো-শরীর নামে কথিত হইরা থাকে।

२७

रेमः भावीतः भागा भाषामाधिकाः निष्णाः प्रभक्षीकृष्णकुष्णम्ब्यम् । भवामनः कम्बक्तिनाम्बायकः न्वाळानरण्यसामित्राभाधिताणानः।।,ऽऽ।।

এই স্ফা-শরীর বা লিংগ-শরীর অপঞ্চীকৃত ভ্তগণ হইতে উৎপন্ন হইয়াছে। ইহা বাসনাযুক্ত হইয়া কর্মফলের অনুভব করে। স্বস্বর্পের অজ্ঞানবশতঃ ইহা আত্যার অনাদি উপাধি। [ অমিগ্রিত ভ্তগণকে এখানে "অপঞ্চীকৃত ভ্তগণ" বলা হইয়াছে। বেদান্তে এই ভ্তগণের মিগ্রণের একটা বিশেষ নিয়ম আছে। যেমন—

| প্থিবী+জল+অণিন+বায়, +আকাশ≕ |                         | মোট     |
|-----------------------------|-------------------------|---------|
| প্থি₄তত্ত্=                 | 10+00+00+00+00 =        | ১৬ আনা  |
| জলতত্ত্ব=                   | ~·+   ·+ ~· + ~· + ~· = | ১৬ আ্না |
| অগ্গিতত্ত্ব=                | √°+√°+∥°+√°+√° =        | ১৬ আনা  |
| বায়্বতত্ত্ব=               | ~o+~/·+~/·+             | ১৬ সানা |
| আকাশতত্ত্ব=                 | ~·+~·+~·+~·+            | ১৬ আনা  |
|                             |                         | 20 0141 |

স্বশেষা ভবত্যস্য বিভন্ত্যবস্থা
স্বমাত্রশেষেণ বিভাতি যত্ত।
স্বশেষ তু ব্যুদ্ধিঃ স্বয়য়েব জাগ্রং—
কালীননান্যবিধবাসনাভিঃ।

কর্ত্রাদিভাবং প্রতিপদ্য রাজতে যত্র দ্বয়ংজ্যোতিরয়ং পরাত্মা।।.১০০।।

স্বপন ইহার ভেদবোধক অবস্থা বাহাতে ইহা স্বরংই কেবল অবশিষ্টর পে প্রতীয়মান বা ভাসিত হয়। কিন্তু স্বপেন ইহা স্বরংপ্রকাশ পরনাত্মা শুন্ধ চেতনই ভিন্ন ভিন্ন পদার্থার পে প্রতিভাসিত হয়। জাগ্রংকালীন ব্রন্ধি নানা প্রকার বাসনার দ্বারা কর্তাদি ভাবকে প্রাপ্ত হইয়া স্বরংই বিরাজ করে। এই অবস্থায় স্বরংপ্রকাশ পরমাত্মা স্বরং স্ফ্রিত থাকেন।

**धीयाउटकाश्राधित्रदग्यमाक्यी** 

ন লিপ্যতে তংকৃতকম্মলৈশৈঃ।

যস্মাদসংগস্তত এব কম্মডি—

र्न निभारक किश्विम्द्रभाधिना क्रेंकः।।.১०১।।

ব্দিখই যাহার উপাধি এইর্প সেই সর্ব-সাক্ষী-স্বর্প, ঐ ব্দিখন্বারা কৃত

### শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্রাচত

কিন্তিং মাত্র কম্মে লিশ্ত হয় না ; কারণ উহা অসংগ। অতএব সেই স্বয়ং-প্রকাশ প্রমাত্মা শন্ম্ম চৈতন্য উপাধিকৃত কম্মে কিছুমাত্র লিশ্ত হয়েন না।

> সর্বব্যাপ্তিকরণং লিংগমিদং স্যাচিচদাত্মনঃ প্রংসঃ। বাস্যাদিকমিব তক্ষাস্তেনৈবাত্মা ভবত্যসংগোহয়ম্। 1.১০২।।

এই লিঙ্গদেহ চিদাত্যা প্রেব্বের সর্ব্ধপ্রকার ব্যাপারের অর্থাৎ কম্পুর করণ। যেমন স্বেধরের (কাঠের মিস্ত্রীর) বাস্ব প্রভৃতি কাঠ কাটিবার যক্ত্র সকল। এইজন্য আত্যা অসঙ্গ। কাঠের মিস্ত্রীর অর্থাৎ ছব্বতারের বাটালি যেমন কাঠ কাটিয়াও নিজে অসঙ্গ থাকে তেমনি আত্যাও অসঙ্গ।

অন্ধত্মনদত্বপট্যুত্বধন্ধাঃ
সৌগ্যুণ্যবৈগ্যুণ্যবশাদিধ চক্ষ্মাঃ।
বাধিৰ্যম্যকত্মনুখাদতথৈব
শ্ৰোত্ৰাদিধন্মা ন ভূ বেক্ত্ৰাত্মনঃ।।,১০৩।।

নৈত্রের দোষমন্ত অথবা নিদের্দাষ হইবার কারণ, অন্ধন্ধ, মন্দ-দ্বিটার্দান্ত অথবা উত্তম-দ্বিট-শক্তি ইত্যাদি নেত্রেরই ধন্ম ; তদ্রুপ বধিরতা, মন্কতা প্রভ্বতিও শ্রোত্রাদিরই ধন্ম , সন্ধ্র-সাক্ষী আতন্নার ধন্ম নহে।

্রিআত্মা কখনও অন্ধ, বিধির, মুক্ত হয় না। এই সকল দোষ দেহেই দেখিতে পাওয়া যায়। অতএব এই সকল শরীরের ধন্ম, আত্মার নহে।

### প্রাণের ধন্ম

উচ্ছনাসনিঃশ্বাসবিজ্যুত্তগক্ষ্যুৎ—
প্রদেশনদান্যংক্রমণাদিকাঃ ক্রিয়াঃ।
প্রাণাদিকন্মাণি বদন্তি তজ্জাঃ
প্রাণস্য ধন্মবিশনাপিপাসে।।.১০৪।।

নিঃশ্বাস—প্রশ্বাস, বিজ্মভণ (হাই তোলা), ক্ষাৎ (হাঁচি), কম্পন এবং লম্ফ-প্রদান ইত্যাদি ক্রিয়াসমূকে তত্ত্বজ্বান্তিগণ প্রাণাদিরই ধর্ম্ম কহিয়া থাকেন। ক্ষাধ্য ও তৃষ্ণা প্রাণেরই ধর্ম্ম, আত্মার নহে।

### অহংকার

অন্তঃকরণমেতেষ্, চক্ষ্রাদিষ্, বত্মণি। অহ্যমিত্যভিমানেন তিণ্ঠত্যাভাসতেজসা।।.১০৫।।

শরীরের মধ্যে চক্ষরাদি ইন্দিয়বর্গ চিদাত্মার তেজ প্রাণত হইয়া অন্তঃকরণ "আমিছের" অভিমান করতঃ স্থির থাকে।

24

[ অর্থাৎ "আমিত্বের" অভিমান কর্ত্তা অল্ডঃকরণ আত্যা নহে। আত্যা তো স্থাই নিন্দ্রিকার এবং অভিমানশ্ন্য।]

> अरुष्कातः त्र विरक्षमः कर्जा रक्षाक्रिमानामम्। त्रजनिकानुष्यारका हावन्थावसम्बद्धाः।১०७।।

ইহাকে অহঙকার বলিয়া জানিবে। ইহাই কর্ত্তা, ভোক্তা এবং আমিত্বের অভিমান করে এবং ইহাই সত্তাদি গ্লুণের যোগে অবস্থাত্তর অর্থাৎ জাগ্রৎ, স্বংন ও স্ব্যুণিত প্রাণ্ড হয়।

ি সত্তগন্থের আধিক্য হেতু জাগ্রদাবস্থা, রজোগন্থের প্রধানতায় স্বশ্নাবস্থা এবং তমোগন্থের প্রবলতায় সন্মন্থিত অবস্থা প্রাণ্ড হইয়া থাকে।

> विषयाणामान् कृत्ला भूभी म्हश्मी विश्वयारय। भूभः मृहश्मः ठ जन्धस्याः भमानन्त्रमा नाजानः।।.১०५।।

বিষয়ের অনুক্লতায় ও প্রতিক্লতায় ইহাই সুখী এবং দুঃখী হয়। সুখ ও দুঃখ অহৎকারেরই ধর্মা; নিত্যানন্দস্বরূপ আত্মার ধর্মা নহে।

িবিষয় যখন ভাবের অন্ক্ল হয় তখন আমরা স্থ অন্ভব করি এবং উহা যখন ভাবের প্রতিক্ল হয় তখন আমরা দ্বঃখ অন্ভব করিয়া থাকি। ইহা অহংকারের ধশ্ম আত্মার নহে।

## আত্মার আত্মার্থতা

আত্যার্থ ছেন হি প্রেয়ান্ বিষয়ো ন স্বতঃ প্রিয়ঃ। স্বত এব হি সন্বেষামাত্যা প্রিয়ত্মো যতঃ।।১০৮।।

বিষয় স্বভাবতঃ নিজে প্রিয় হয় না, কিন্তু আত্মার জনাই প্রিয় হইয়া থাকে ; কেন না স্বভাবতঃ আত্মাই সকলের প্রিয়তম।

িএ সম্বন্ধে বৃহদারণ্যকোপনিষদের মৈত্রেয়ী রাহ্মণ দ্রুণ্টব্য। মহর্ষি যাজ্ঞবন্ধ্য তাঁহার পত্নী মৈত্রেয়ীকে উপদেশ প্রদান করিতে যাইয়া বলিতেছেন, "স হোবাচ ন বা অরে পত্যুঃ কামায় পাতঃ প্রিয়ো ভবত্যাত্মনস্তু কামায় পাতঃ প্রিয়ো ভবতি। ন বা অরে জায়ায়ৈ কামায় জায়া প্রিয়া ভবত্যাত্মনস্তু কামায় জায়া প্রিয়া ভবতি।.....
"হে প্রিয়ে, পতির জনাই যে পতি জায়ার প্রিয় হন তাহা নহে; পত্নীর আপনার প্রয়োজনেই পতি প্রিয় হন। হে প্রিয়ে, পত্নীর জনাই যে পত্নী পতির প্রিয় হন তাহা নহে; পতির আত্মপ্রয়োজনেই পত্নী প্রিয় হন। ইত্যাদি—২।৪।৫]

শ্রীপ্রীআদিশৎকরাচার্য্যবিরচিত

00

তত আত্মা সদানদেনা নাস্য দ্বংখং কদাচন। যংস্ব্যুংগ্তা নিশ্বিষয়ে আত্মানদেনাহন্ত্ৰুয়তে। শ্ৰুতিঃ প্ৰত্যক্ষয়িতিহামন্মানং চ জাগ্ৰতি।।১০৯।।

এই হেতু আত্মা সদা আনন্দস্বর্প, ইহাতে কভ্ন দৃঃখ নাই। এই কারণেই সন্ম্বিগ্ততে বিষয়ের অভাব থাকা সত্ত্বে আনন্দের অন্ভব হয়। এই বিষয়ে শ্রুতি, প্রত্যক্ষ, ঐতিহ্য (ইতিহাস) ও অনুমান-প্রমাণ বর্ত্তমান।

থিদ আনন্দের হেতু বিষয় হইত, তাহা হইলে স্বৃহিণ্ড অবস্থায়, যখন বিষয় এবং বিষয় গ্রহণকর্ত্তা ও ইণ্দ্রিয়বর্গের অভাবে, আনন্দ হওয়া উচিত নহে; কিল্ডু দেখা যায় স্বৃহিণ্ড হইতে উত্থান হইবার পর সকলেরই অন্ভব হয় "আমি খ্ব দানন্দে ঘ্নাইয়াছিলাম।" স্বৃহ্ণিতর আনন্দ অজ্ঞানাব্ত। যখন জ্ঞানন্বারা অজ্ঞানের নাশ হইয়া যায়, সেই সময় স্ব্গপ্রকাশবং অকথনীয় আনন্দ অন্ভব হয়।]

মায়া-নির্পণ

অব্যক্তনামনী প্রমেশশক্তি—
রনাদ্যবিদ্যা ত্রিগুণাতিমকা পরা।
কার্য্যানুমেয়া সুধিয়েব মায়া

যয়া জগৎসবর্তমিদং প্রস্কুয়তে।।১১০।।

অব্যক্ত নামে বিদিতা ত্রিগ্নণাতিয়কা অনাদি অবিদ্যা প্রমেশ্বরের যে প্রাশক্তি উহাই মায়া। ইহা হইতে সম্পূর্ণ জগৎ উৎপন্ন হইয়াছে। বৃদ্ধিমান্ ব্যক্তি
ইহার কার্যা হইতেই ইহার অনুমান করেন।

ি এই জগৎ রচনা মায়া কি করিয়া করে এই সম্বন্ধে গীতায় শ্রীভগবান্ বলিয়াছেন, "ময়াধাক্ষেণ প্রকৃতিঃ স্য়তে সচরাচরম্"। আমার সালিধ্যবশতঃ আমার দৈবী মায়া চরাচর জগতের রচনা করিয়া থাকে। ইহা না হইলে জড় প্রকৃতি কি করিয়া জগৎ স্থিট করিবে? জড়ের স্জনশক্তি কোথায়?]

সন্নাপ্যসন্নাপ্যভয়াত্মিকা নো ভিন্নাপ্যভিন্নাপ্যভয়াত্মিকা নো। সাংগাপ্যনংগাপ্যভয়াত্মিকা নো মহাদভ্যতানিক্চিনীয়র্পা।। ১১১।।

ঐ মায়া সং নহে, অসংও নহে এবং সদসং উভয়র্পও নহে; উহা ভিন্ন নহে, অভিন্তও নহে এবং ভিন্নাভিন্ন উভয়র্পও নহে; উহা অংগসহিত নহে, অংগরহিতও নহে এবং সাংগানংগ উভয়াত্মিকাও নহে। কিন্তু উহা অত্যন্ত অন্তত্ত এবং অনিন্বচিনীয়র্পা বলিয়া প্রসিদ্ধ অর্থাৎ উহাকে বাক্যন্বারা বান্ত করা যায় না।

[ यদ্যাপ মায়া অনাদি তথাপি ইহা সান্ত অর্থাৎ অন্ত হয়।]

**भर्**न्थान्वयञ्जाविदवाथनाभ्या

সর্পদ্রমো রক্জ্ববিবেকতো যথা। রজস্তমঃসত্ত্বমিতি প্রসিদ্ধা

গ্নণাস্তদীয়াঃ প্রথিতৈঃ স্বকার্য্যেঃ।।১১২।।

রত্থনের জ্ঞান হইলে যেমন সর্প-ভ্রম থাকে না তদ্রপে উহা অর্থাৎ মারা শন্ত্র্থ আন্বর ব্রহ্মের জ্ঞানের দ্বারাই নন্ট হইতে পারে। আপন আপন প্রাসন্ধ কার্য্যের দ্বারা সত্ত্ব, রজঃ এবং তমঃ মারার তিন গন্থ সন্ধ্রি সকলের স্ক্রিদিত।

### রজোগ্যণ

বিক্ষেপশন্তী রজসঃ ক্রিয়াতিনুকা

যতঃ প্রবৃত্তিঃ প্রসৃতা প্রেগণী।

রাগাদয়েহেস্যাঃ প্রভবন্তি নিত্যং

দৃঃখাদয়ো যে মনসো বিকারাঃ।।১১৩।।

রজোগন্থের ক্রিয়ার্পা বিক্ষেপশক্তি যাহা হইতে অনাদিকাল হইতে সমস্ত ক্রিয়াদি হইয়া আসিতেছে এবং যাহা হইতে বিষয়ান্রাগাদি ও দ্বঃখাদি মনের বিকার সম্বাদা উৎপন্ন হইতেছে।

কামঃ কোধো লোভদশ্ভাদ্যস্থা—
হঙ্কারেষ্যামংসরাদ্যাসত্ত ঘোরাঃ।
ধশ্মা এতে রাজসাঃ প্রশ্পব্তি—
র্যন্দাদেষা তদ্রজো বন্ধহেতুঃ।।১১৪।।

কাম, কোধ, লোভ, দম্ভ (অহৎকার, দর্পা), অস্থা অর্থাং গুণুণ দোষ দ্বিট বা পরশ্রীকাতরতা, অভিমান, ঈর্ব্যা (দ্বেষ, হিংসা) এবং মাংসর্য্য এই সকল ঘোর রজোগ্রণের ধর্মা। যাহা হইতে জীব কম্মে প্রবৃত্ত হইয়া থাকে। এই রজোগ্রণই জীবের বা মানবের বন্ধনের হেতু। ७२

#### তমোগ্যণ

এষাব্তিনাম তমোগ্ণস্য
শান্তযাম বস্ত্বভাসতেহন্যথা।
সৈষা নিদানং প্রেষ্স্য সংস্তে—
বিক্রিপশক্তেঃ প্রসর্ব্য হেতুঃ।।.১১৫।।

যাহার দ্বারা কোন বস্তুর যথার্থ স্বর্পের জ্ঞান না হইয়া অন্য প্রকারে প্রতীতি হয় তাহা হইল তমোগন্ধের আবরণশন্তি, তাহাই জীবের জন্ম-মরণর্প সংসারের আদিকারণ এবং বিক্ষেপশন্তির প্রসারের হেতু অস্থিরতার বা চাঞ্চল্যের বিস্তারের হেতু।

[ অজ্ঞানের দ্ইটি কার্য্য—আবরণ ও বিক্ষেপ। একটি হইল স্বর্পের আচ্ছাদন করা এবং সংসার খাড়া করা। দ্বিতীয়টি হইল রজোগ্র্ণের দ্বারা উৎপন্ন কামক্রোধাদি ঘোর কার্য্যে জীবকে প্রবৃত্ত করিয়া চণ্ডল করিয়া দেওয়া।]

প্রজ্ঞাবানপি পণিডতোহপি চতুরোহপ্যত্যনতস্ক্রার্থদ্গ্ ব্যালীচুস্তমসা ন বেত্তি বহুধা সন্দ্রোধিতোহপি স্ফ্রটম্। দ্রান্ত্যারোপিতমেব সাধ্য কলয়ত্যালন্বতে তদ্গ্র্ণান্ হন্তাসোঁ প্রবলা দ্রন্তরমসঃ শক্তিমহিত্যাব্যিতঃ।।,১১৬।।

তমোগ্রণের দ্বারা গ্রহত মন্স্য অতি ব্দিধমান্, বিদ্বান্, চতুর এবং শাস্ত্রের অত্যত স্ক্রে অর্থের জ্ঞাতা হইলেও, নানাভাবে ব্র্ঝাইলেও শাস্ত্রের প্রকৃত তাৎপর্যা বা মন্ম্র ব্রিতে পারে না। সে ভ্রমের দ্বারা আরোপিত পদার্থকেই সত্য বলিয়া মনে করে এবং উহারই আশ্রয় লইয়া থাকে। হায়! দ্রন্ত তমোগ্রণের এই মহতী আবরণ-শক্তি বড়ই প্রবলা।

[ "মহতী আবরণশন্তি বড়ই প্রবলা" বলার উদ্দেশ্য ইহা প্রজ্ঞাবান্-পশ্চিত-চতুর-অত্যন্তস্ক্রার্থদ্ক্কেও অভিভ্ত করিয়া ফেলে। প্রজ্ঞাবান্-পশ্চিত বলিতে এখানে আচার্যাপাদ শাস্ত্রপড়া ব্যক্তিকেই লক্ষ্য করিতেছেন প্রকৃত জ্ঞানীকে নহে।]

অভাবনা বা বিপরীতভাবনা—

সম্ভাবনা বিপ্রতিপত্তিরস্যাঃ। সংসর্গযুক্তং ন বিমুঞ্জি ধুবং বিক্ষেপশক্তিঃ ক্ষপয়ত্যজন্ত্রম্।। ১১৭।।

এই আবরণশন্তির সংসর্গায়ন্ত প্রর্থকে অভাবনা, বিপরীতভাবনা, অসম্ভাবনা এবং বিপ্রতিপত্তি—এই সকল তমোগ্রণের শন্তি রেহাই দেয় না অর্থাৎ ছাড়ে না। এবং বিক্ষেপশন্তি তাহাকে নিরন্তর সংশয়ে দোদ্বল্যমান রাখে। ি "ব্রহ্ম বা পরমাত্মা নাই" যাহা হইতে এইর্প জ্ঞান হয় তাহাকে "অভাবনা" বলে। "শরীরই আমি" হইল "বিপরীতভাবনা"। "কোন বস্তুর অস্তিত্বে সন্দেহ" "অসম্ভাবনা" এবং "আছে কি নাই" এই প্রকার সংশয়কে "বিপ্রতিপত্তি" কহে। প্রপঞ্চের ব্যবহার বা সাংসারিক ব্যবহার" ইহাই মায়ার "বিক্ষেপশক্তি"। সত্যবস্তুকে আবৃত করিয়া মিথ্যাবস্তুকে লইয়া যে ব্যবহার তাহাই মায়ার "বিক্ষেপশক্তি"।

অজ্ঞানমালস্যজড়ত্বনিদ্রা—

প্রমাদম, ঢৃহম, খাদ্তমোগ্নাঃ। এতৈঃ প্রম্বন্তো নহি বেত্তি কিঞ্চি— মিদ্রাল, বংদতশভবদেব তিষ্ঠতি।। ১১৮।।

অজ্ঞান, আলসা, জড়তা, নিদ্রা, প্রমাদ (অনবধানতা, ভ্রান্ত), মুঢ়তাদি তমো-গুনুণ। ইহাদ্বারাযুক্ত বা ইহার দ্বারা অধিকৃত পুরুষ কিছু বুঝিতে পারে না; সে নিদ্রালার মতন বা স্তন্তের ন্যায় জড়বং অবস্থান করে।

সত্ত্বগর্ণের আশ্রয় লইয়া রজোগর্ণ, তমোগর্ণ উভয়কে পরিত্যাগ করা উচিং। রজোগর্ণের ধর্ম্ম এবং তমোগর্ণের অজ্ঞানালস্যাদি ধর্ম্ম বিলয়া এখন সত্ত্বগর্ণের ধর্ম্ম গ্রমদেব নির্পেণ করিতেছেন।

### সত্তৰগৰ্ণ

সত্তরং বিশর্ক্থং জলবত্তথাপি
তাভ্যাং মিলিছা সরণায় কলপতে।
যত্তাত্মবিশ্বঃ প্রতিবিশ্বিতঃ সন্
প্রকাশয়ত্যক ইবাখিলং জড়ম্।।১১৯।।

সত্ত্বন্ধ জলের মত শহ্ন্থ, তথাপি রজঃ ও তমো গৃহ্ণের সহিত মিলিত হইলে উহাই প্রব্রুষের অর্থাৎ জীবের সংসার-বন্ধনের হেতু হইয়া থাকে। ইহাতে আত্মবিন্দ্র প্রতিবিন্দ্রিত হইয়া স্থারে ন্যায় সমস্ত জড়পদার্থকে প্রকাশিত করে।

শ্রীমদ্ভগবদ্গীতার শ্রীভগবান্ বলিয়াছেন, "সত্তাং সংজারতে জ্ঞানম্"। সত্ত্বগুণ হইতে জ্ঞানের উৎপত্তি হইয়া থাকে।

মিশ্রস্য সত্ত্বস্য ভবণিত ধর্ম্মা—

স্থানিতাদ্যা নিয়মা যমাদ্যাঃ।

শ্রুম্বা চ ভত্তিশ্চ মুমুক্ত্বা চ

দৈবী চ সম্পত্তিরস্মিরবৃত্তিঃ।।১২০।।

অমানিছাদি, যমনিরমাদি, শ্রন্থা, ভব্তি, ম্ম্ক্রতা, দৈবীসম্পত্তি এবং অসতের ত্যাগ—এই সমল মিশ্র সত্ত্রণের ধর্ম। ি অমানিত্বাদি অর্থাৎ নিরভিমানতা, অদশ্ভ, আহংসা, ক্ষান্তি, সরলতা, আচার্য্যের সেবা-শন্ত্র্যা, শোচ, দৈথব্য, আত্মবিনিগ্রহ, ইন্দ্রিরের বিষয়সম্হে বৈরাগ্য, অনহংকার, জন্ম-মৃত্যু, জরা-ব্যাধি, রোগ প্রভৃতিতে দ্বঃথর্প দোষ দেখা, অসন্তি, অভিষণ্গ অর্থাৎ বিশেষ আসন্তি ত্যাগ, প্রিয় ও অপ্রিয় মিলনে সর্বাদা সম্চিত্ত থাকা, ঈশ্বরে একত্বর্প সমাধিযোগে অবিচলিত ভক্তি, সাধনার জন্য পবিত্র একান্ত দেশে অবস্থান, বিনয়ভাবরহিত সং সংস্কারশ্ন্য প্রাকৃত প্রুর্ষগণে প্রাতির অভাব, অধ্যাত্যজ্ঞানে নিত্যান্থতি এবং তত্ত্জ্ঞানের অর্থ, প্রয়োজন, ফলের প্রনঃ প্রকার, ব্যান্ত্রির, ব্যান্নিয়াদি, শ্রন্থা, ভক্তি, মুম্মুক্ত্বতা, দৈবী-সম্পত্তি এবং অসংপদার্থের ত্যাগ—এই সকল মিশ্রিত সত্ত্ব্বেণের ধন্ম।

য্ম—অহিংসাসত্যাদেতরবন্ধচর্য্যাপরিগ্রহা। পাতঞ্জলদর্শন—সাধনপাদ—৩০ নিয়ম—শোচসনেতাষতপঃস্বাধ্যায়ঈশ্বরপ্রণিধানানি। "" " –৩২ ]

বিশ্বদ্ধসত্ত্বস্য গ্র্ণাঃ প্রসাদঃ

স্বাত্যান্ত্র্তিঃ পরমা প্রশাদিতঃ।

তৃষ্টিতঃ প্রহর্ষঃ পরমাত্যানিন্দা।

যয়া সদানন্দরসং সম্চুছতি।।১২১।।

প্রসমতা, আত্মান্তব, পরমশানিত, তৃণিত, আত্যনিতক আনন্দ এবং পরমাত্মাতে দিথতিলাভ—এই সকল বিশ্বন্ধ সত্ত্বন্ণের ধর্ম্ম, যাহা দ্বারা মুম্কুর্ বা যাঁহারা মুক্তির ইচ্ছা করেন, এমন ব্যক্তি নিত্যানন্দরস প্রাণ্ড করিয়া থাকেন।

কারণ-শরীর

অব্যক্তমেতংগ্রিগ্রেণৈনির্ক্তং

তংকারণং নাম শরীরমাত্যনঃ।
সুষ্পিতরেতস্য বিভক্ত্যবস্থা
প্রলীনসব্বেশিদ্রয়ব্যুন্ধিব্যক্তিঃ।।১২২।।

এই প্রকারে তিন গ্রণের নির্পণশ্বারা অব্যক্ত বা প্রকৃতির বর্ণন হইল। ইহাই আত্যার বা জীবের কারণ-শরীর। ইহার অভিব্যক্তির অবস্থা স্কৃতি, যাহাতে ব্রুমির বৃত্তি সকল লীন হইয়া যায়।

সব্বপ্রকারপ্রমিতিপ্রশান্তি—
বীজাত্মনাবস্থিতিরেব ব্দেখঃ।
স্বৃষ্ণিতরেতস্য কিল প্রতীতিঃ
কিণ্ডিল বেন্দ্মীতি জগংপ্রসিদেখঃ।।.১২৩।।

যখন সৰ্বপ্রকার প্রমা বা জ্ঞান শান্ত হইয়া যায় এবং বৃদ্ধি বীজরুপে স্থির

থাকে, তখনই সূম্বি॰ত-অবস্থা। এই অবস্থায় "আমি কিছ্ব জানি না"—এই প্রকার প্রতীতি জগং প্রাসন্ধ।

সার কথা হইল স্বৃদ্ধিততে অর্থাৎ গাঢ় নিদ্রার বাহ্যজ্ঞান থাকে না।
"আমি কিছু জানি না", ইহাও তো জানাই হইল। এই অজ্ঞানের জ্ঞানকে কে গ্রহণ
করে? অজ্ঞানকে বীজাত্মার্প-বৃদ্ধিব্ভি স্বৃদ্ধিততে গ্রহণ করে। যদি ইহা না হইত
ভাহা হইলে নিদ্রা হইতে প্রবৃদ্ধ হইবার পর আপন অন্ভব বলিতে সমর্থ হইত
না।

# অনাত্ম-নির্পণ

দেহেন্দ্রিপ্রাণমনোহহমাদয়ঃ
সংশ্ব বিকারা বিষয়াঃ স্থাদয়ঃ।
ব্যোমাদিভ্তান্যখিলং চ বিশ্ব—
মব্যক্তপর্যান্তমিদং হানাত্যা।। ১২৪।।

দেহ, ইন্দির, প্রাণ, মন ও অহঙ্কারাদি সমস্ত বিকার, স্থাদি বিষয়, আকাশ প্রভৃতি ভ্তে সকল, অব্যক্ত বা প্রকৃতি পর্যান্ত নিখিল বিশ্ব—সবই অনাত্মা।

> নায়া নায়াকার্য্যং সর্ব্বং মহদাদি দেহপর্য্যতম্। অসদিদমনাত্মকং দং বিশ্বি মর্মনীচিকাকলপম্।।১২৫।।

মায়া এবং মায়ার কার্য্য মহত্তত্ত্ব হইতে দেহপর্যন্ত সকলকে তুমি মর্মরীচিকার সমান অসং এবং অনাত্মা বলিয়া জান।

[ সার কথা ব্রহ্ম ব্যতিরিক্ত আর যাহা কিছ্ব সবই অনাত্যা।]

## আত্য-নির্পণ

অথ তে সম্প্রবক্ষ্যামি স্বর্পং প্রমাত্মনঃ। যদিবজ্ঞায় নরো বন্ধান্ম,তঃ কৈবল্যমন্তে।।১২৬।।

এখন আমি তোমাকে পরমাত্মার স্বর্পে বলিতেছি, যাহা জানিলে মন্ব্য বন্ধন হইতে মৃত্ত হইয়া কৈবল্য প্রাণত হইয়া থাকে।

> অঙ্তি কশ্চিৎ স্বয়ং নিতামহংপ্রতায়বন্দনঃ। অবস্থাত্রয়সাক্ষী সন্পঞ্চকোশবিলক্ষণঃ।। ১২৭।।

অহং প্রত্যয়ের অর্থাৎ "আমি আছি" ইহার আধার-স্বর্প কোন স্বয়ং নিত্য পদার্থ আছে, যাহা জাগ্রৎ, স্বংন ও স্বর্ণিত এই তিন অবস্থার সাক্ষীর্পে বিদ্যমান থাকিয়াও পঞ্কোশাতীত। যো বিজ্ঞানাতি সকলং জাগ্রংস্বংনস্ব্যুণিতয়্। ব্যাধিতদ্ব্তিসম্ভাবমভাবমহামত্যয়ম্।। ১২৮।।

যে জাগ্রণ, স্বামন ও সামাপিত—তিন অবস্থাতে বাশিধ এবং উহার ব্তিসমাহের থাকা এবং না থাকার অবস্থাতে নিজেকে 'অহংভাবে' স্থিত জানে।

যঃ পশ্যতি স্বয়ং সর্বাং যং ন পশ্যতি কশ্চন। যশ্চেতয়তি বৃদ্ধ্যাদিং ন তু যং চেতয়ত্যয়ন্।।১২৯।।

যে স্বরং সকলকে দেখিতেছে ; কিল্তু যাহাকে কেহ দেখিতে পার না। যে ব্রুদ্ধি ইত্যাদিকে প্রকাশিত করে, কিল্তু যাহাকে ব্রুদ্যাদি প্রকাশ করিতে পারে না।

ি এই কথাই কেনোপনিষৎ বলিতেছেন "যচচক্ষর্যা ন পশ্যতি যেন চক্ষ্থায় পশ্যতি। তদেব ব্রহ্ম ছং বিদ্ধি"। নয়নের দ্বারা যাঁহাকে কেহ দেখে না, যাঁহার সহায়ে লোকে নয়নবৃত্তিসম্হকে অর্থাৎ দৃশ্যসম্হকে দেখে, তাঁহাকে তুমি ব্রহ্ম বলিয়া জান। ১।৭]

যেন বিশ্বমিদং ব্যাপ্তং যন্ন ব্যাপেনাতি কিণ্ডন। আভার,পমিদং সম্বর্ণ যং ভান্তমন,ভাত্যয়ন্।।১৩০।।

যিনি সম্পূর্ণ বিশ্বকে ব্যাণ্ড করিয়া আছেন; কিন্তু যাঁহাকে কেহ ব্যাণ্ড করিতে পারে না এবং যাঁহার প্রকাশে সমগ্র বিশ্ব প্রকাশিত হইতেছে।

িকঠোপনিষং বলিতেছেন, "তমেব ভাল্তমন্ভাতি সৰ্বাং তস্য ভাসা সৰ্বামিদং বিভাতি"। ২।২।১৫। তিনি প্রকাশমান বলিয়াই সমস্ত বস্তু তদন্যায়ী প্রকাশিত হয়। তাঁহারই দাণিততে এই সম্দায় বিবিধর্পে প্রকাশ পায়।

যস্য সন্নিধিমাত্তেণ দেহেন্দ্রিয়মনোধিয়ঃ। বিষয়েষ্যু স্বকীয়েষ্যু বর্তুন্তে প্রেরিতা ইব।।১৩১।।

যাঁহার সালিধ্যমান্ত্রশ্বারা অর্থাৎ যাঁহার উপ্স্থিতিতে দেহ, ইন্দির, মন এবং ব্রুদ্ধি প্রেরিতবং হইয়া আপন আপন বিষয়াদিতে বর্তুমান থাকে।

खर्ङकात्रामितमराग्छा विषयाग्ठ भूथामग्रः। विमारम्छ घर्षेवरमान निर्णादायम्बद्गीभगा।। ১७२।।

অহতকার হইতে দেহপর্য্যন্ত এবং স্থাদি সমস্ত বিষয়, যে নিত্যজ্ঞান-স্বর্পের দ্বারা ঘটজ্ঞানের ন্যায় প্রতীত হয়। (তাঁহাকেই তুমি আত্মা বিলয়া জান।) এবোহন্তরাত্মা প্রের্মঃ প্রোণো নিরন্তরাখণ্ডস্বখান্ড্রতিঃ। সদৈকর্পঃ প্রতিবোধমাত্রো যেনেষিতা বাগসবশ্চরন্তি।।১৩৩।।

ইহাই নিতা অখণ্ডানন্দান্ভবর্পে অন্তরাত্মা প্রাণপ্র্য্, যাহা সদা একর্প এবং বোধমাত্র এবং যাঁহার প্রেরণায় বাগাদি ইন্দ্রিন্চয় ও প্রাণ চালিত হয়। ( তাঁহাকেই তুমি আত্ম বলিয়া জানিবে। )

অত্রৈব সত্তরাজ্যনি ধীগাহায়া—
মব্যাক্তাকাশ উর্ব্পুকাশঃ।
আকাশ উচৈচ রবিবং প্রকাশতে
স্বতেজসা বিশ্বমিদং প্রকাশয়ন্।।১৩৪।।

এই সন্বাত্যা অর্থাৎ ব্দিধর্প গ্রহাতে অর্বাস্থত অব্যক্তাকাশের মধ্যে এক পরমপ্রকাশমর আকাশ স্বের্যর ন্যায় স্বীয় তেজের দ্বারা এই সম্পূর্ণ জগৎকে দেদীপামান করিয়া অত্যন্ত তীব্রভাবে প্রকাশমান হইতেছে।

জ্ঞাতা মনোহধ্কতিবিক্নিয়াণাং।
দেহেশ্দিমপ্রাণকৃতিক্রিয়াণাম্।
অয়োহশ্নিবত্তানন্বর্তমানো
ন চেণ্টতে নো বিকরোতি কিঞ্চন।।১৩৫।।

উহা মন ও অহৎকারর প বিকারসম হকে এবং দেহ, ইন্দ্রিয় ও প্রাণাদির ক্রিয়াদিকে জানে কিন্তু স্বয়ং বিকারপ্রাণত হয় না এবং ক্রিয়াদিও করে না। যেমন উত্তশ্ত লোহপিনেডর উত্তাপ বা আন্ন উহার সংগ্রে থাকিয়াও কিছু করে না এবং কোন প্রকার বিকারও প্রাণত হয় না।

ন জায়তে নো খ্রিয়তে ন বর্মতে
ন ক্ষীয়তে নো বিকরোতি নিত্যঃ।
বিলীয়মানেহপি বপ্যাম্দ্মিন্
ন লীয়তে কুম্ভ ইবাম্বরং দ্বয়ম্।।১৩৬।।

উহা জন্মায় না, মরেও না, না বৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়, না হ্রাস প্রাপ্ত হয় আর না কোন প্রকার বিকারই উহার হয়। উহা নিত্য এবং এই শরীরের নাশ হইলেও উহার নাশ হয় না যেমন ঘটের নাশ হইলেও ঘটাকাশের নাশ হয় না।

[ त्रका रय वर्ज़ विकात त्रीरा धरे कथारे धर्यात वला रहेल।]

8

### শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্রাচত

প্রকৃতিবিকৃতিভিন্নঃ শ্বন্ধবোধস্বভাবঃ
সদসদিদমশেষং ভাসমনিবিশেষঃ।
বিলস্তি পরমাত্মা জাগ্রদাদিষ্ববস্থা—
স্বহ্মহামিতি সাক্ষাৎ সাক্ষির্পেণ ব্রেধঃ।। ১৩৭।।

প্রকৃতি এবং উহার বিকার হইতে ভিন্ন, শাদুধ জ্ঞানস্বরূপ ঐ নিন্ধিশেষ প্রমাত্মা সং-অসং সকলকে প্রকাশিত করিয়াও জাগ্রং, স্বংন ও সা্যাণিত অবস্থাতে অহংভাবে স্ফ্রিত হইয়া ব্যাণ্ধর সাক্ষীরূপে সাক্ষাং বিদ্যমান আছেন।

নির্মিতমনসা দ্বং স্বমাত্মানমাত্ম—
ন্যুমহমিতি সাক্ষান্বিদ্ধ ব্যুদ্ধপ্রসাদাং।
জনিমরণতর্গগাপারসংসারসিন্ধ্যং
প্রতর ভব কৃতার্থো রক্ষর্পেণ সংস্থঃ।। ১৩৮।।

তুমি এই আত্মাকে সংযতচিত্ত হইয়া বিমলব্দিধযোগে "ইহাই আমি"—এই প্রকার স্বীয় অন্তঃকরণে সাক্ষাৎ অন্তব কর এবং এইর্পে জন্ম-মরণ তরিৎগত এই অপার সংসার-সাগরকে পারকরতঃ ব্রহ্মস্বর্পে স্থিত হইয়া কৃতার্থ হও।

> িজ্ঞানাম্তেন তৃশ্তস্য কৃতকৃত্যস্য যোগিনঃ। নৈবাহ্তি কিণ্ডিং কর্ত্ব্যম্ অহ্তি চেন্ন স ডন্ত্র্বিং।।

জ্ঞানাম্তদ্বারা তৃ°ত কৃতার্থ যোগীর কোন কর্ত্তব্য অবশিষ্ট থাকে না। যদি ঐ যোগী মনে করে যে তাহার কোন কর্ত্তব্য আছে, তাহা হইলে ব্রনিতে হইবে সে তত্ত্বব্যে নহে।

### **अ**थान

অন্তানাত্মন্যহমিতি মতিব'ন্ধ এষোহস্য প্রংসঃ প্রাপেতাহজ্ঞানাজ্জননমরণক্রেশসম্পাতহেতুঃ। যেনৈবায়ং বপ্রবিদমসংসত্যনিত্যাত্মব্রুম্থ্যা প্রযুত্তফত্যবতি বিষয়েম্তম্তুডিঃ কোশক্ষবং।।.১৩৯।।

অনাত্যবস্তুতে "অহং" (আমি) এই আত্যব্দিধ হওয়াই জন্ম-মরণর্প ক্লেশ প্রািশ্তর হেতু অজ্ঞান, যাহার দ্বারা জীব বা প্রর্ব বন্ধন প্রাণ্ড হয় ; এই অজ্ঞান হইতে জীব এই অসং শরীরকে সং মনে করে। ইহাতে আত্যব্দিধ হওয়ায় গ্রিটিশ্যোকা যেমন আপন তন্তুদ্বারা আপনার পোষণ করে তদ্র্প এই শরীরকে বিষয়দ্বারা পোষণ, মার্ল্জন এবং সংরক্ষণ করিয়া থাকে।

িগ্রটিপোকার নিজের বন্ধনের কারণ যেমন স্বীয় তন্তু, তেমনি জীবের

OA

বন্ধনের হেতু তাহার আপন শরীর। সার কথা হইল দেহে যে 'আত্মব্দিধ' বা 'আমিজ্ঞান' ইহাই হইল জীবের সংসার-বন্ধনের কারণ।]

অতিসাংস্তদ্ ব্বৃদ্ধিঃ প্রভবতি বিমৃত্স্য তমসা
বিবেকাভাবাদৈর স্ক্রিতি ভ্রুজণে রুজ্জ্বিষণা।
ততোহনগ্রিতো নিপতিত সমাদাভুরবিক
স্ততো যোহসদ্গ্রাহঃ স হি ভবতি বন্ধঃশৃণ্যু স্থে।। ১৪০।।

বিবেক না হইবার কারণ সপে যেমন রজ্জ্ব-ব্রণ্ধি হইয়া থাকে, তেমনি মৃত্বান্তির তমোগ্র্ণের হৈতু এক বস্তুতে অপরবস্তুর জ্ঞান হইয়া থাকে অর্থাৎ দেহাদি যে অসং বস্তু তাহাতে আত্মব্রণ্ধি হইয়া থাকে। এই প্রকারের যাহার ব্রণ্ধি তাহাকেই অন্থাদি—অর্থাৎ অমজ্গলাদি, বিপদাদি আসিয়া আক্রমণ করে। অতএব হে স্থে। শ্রবণ কর এই যে 'অসদ্গ্রাহ' অর্থাৎ অসত্যকে সত্য প্রতীতি, ইহাই বন্ধন।

অখণ্ড (পরিপ্রণ), নিত্য (চিরস্থায়ী, অক্ষর) এবং অন্বর (অন্বিতীর) বোধশন্তির ন্বারা স্ফর্রিত বা প্রকাশিত হইরা অখণ্ডে-বর্যাসম্পন্ন আত্মতত্ত্বকে এই তমোময়ী আবরণশত্তি এ প্রকারে ঢাকিয়া ফেলে যেমন স্বামণ্ডলকে রাহ্ম আবরণ করেঁ।

স্বামণ্ডলকে একটা ছায়া আবরণ করিতে পারে না, আবরণ করে আমাদের দ্িটিকে, তদ্রপ অননত প্রকাশময় আত্মতত্ত্বকে তমোমরী আবরণশস্তি ঢাকিতে পারে না, ঢাকিয়া ফেলে আমাদের দ্িটিকে। যেমন স্বা-মণ্ডলকে রাহ্ম কিছ্ম ক্ষণের জন্য ঢাকার মত করে, পরে সরিয়া গিয়া মৃক্ত করিয়া দেয়, সেই প্রকার অজ্ঞানের দ্বারা কিছ্ম ক্ষণের জন্য অননত প্রকাশময় আত্মতত্ত্বকে ঢাকার মত করিয়া ফেলে, জ্ঞানের উদয়েই অজ্ঞানর্প আচ্ছাদন চিরতরে প্লায়ন করে।

ভিরোভ্,তে স্বাত্যান্যমলতরতেজোবতি প্রমা—
ননাত্যানং মোহাদহামিত শরীরং কলয়তি।
ততঃ কামক্রোধপ্রভ্তিভিরম্য বন্ধনগানৈঃ
পরং বিক্ষেপাখ্যা রজস উর্শান্তবর্গথয়তি।। ১৪২।।

অতি নিশ্মল তেজোময় আত্মতত্ত্ব তিরোভ্তে অর্থাৎ অদৃশ্য হইলে প্রব্রষ অনাত্ম দেহকেই মোহবশতঃ "আমি" বলিয়া মনে করে। তথন রজোগন্বের বিক্ষেপ 80

নামক অতি প্রবল শক্তি কাম-ক্রোধাদি স্বীয় বন্ধনকারী গ্র্ণের স্বারা উহাকে ব্যথিত করে।

মহামোহগ্রাহগ্রসনগলিতাত্মাবগমনো
থিয়ো নানাবস্থাঃ গ্রয়মডিনয়ংগ্তদ্গর্গতয়।
অপারে সংসারে বিষয়বিষপ্রে জলনিধৌ
নিমজ্জোন্মজ্জায়ং ভ্রমতি কুর্মতিঃ কুর্ৎসিতগতিঃ।।.১৪৩।।

তখন ইহার নানা প্রকারের নীচ বা কুংসিতগতি প্রদারক কুমতি জীবকে বিষয়রুপ বিষের দ্বারা পরিপূর্ণ এই অপার সংসার-সমূদ্র মধ্যে একবার নির্মাজ্জত ও
একবার তাহা হইতে উভিত করে এবং মহামোহরূপ কুদ্ভীরের দ্বারা গ্রহত হইয়া
আত্মজ্ঞানের নাশ হইলে বৃদ্ধির গৃণের অভিমানী হইয়া উহার বিভিন্ন অবস্থার
অভিনয় করিতে করিতে ভ্রমণ করে।

ভান,প্রভাসাম্জনিতাপ্রপঙ্জি—
ভান,ং তিরোধায় বিজ্মভতে যথা।
আত্যোদিতাহম্কতিরাত্যতত্ত্বং
তথা তিরোধায় বিজ্মভতে স্বয়ম্।।১৪৪।।

্যেমন স্থের তেজন্বারা উৎপন্ন মেঘসম্হ স্থ্যকেই আচ্ছাদিত করিয়া চারিদিকে ব্যাণ্ড হইয়া পড়ে তেমনি আত্মা হইতে প্রকটিত অহংকার আত্মাকে আচ্ছাদিত করিয়া স্বয়ং বৃদ্ধিপ্রাণ্ড হইয়া থাকে।

# আবরণশক্তি ও বিক্ষেপশক্তি

কৰ্বলিভদিননাথে দ্বদিনে সাদ্যমেইছ—
ব্যথয়তি হিম্মঞ্চাবায়্ব্যগ্রো তথৈতান্।
অবিরত্তমসাত্মন্যাব্তে ম্ট্র্দিধং
ক্ষপয়তি বহুদ্যুংখৈস্তীর্বিক্ষেপ্শক্তিঃ।। ১৪৫।।

্যেমন দুর্দিনে সঘন মেঘমালার দ্বারা স্থাদেব আচ্ছাদিত হইলে অতি ভর কর এবং শীতল বার সকলকে ব্যথিত করে। তেমনি ব্রদ্ধি নির্দ্তর তমোগ্র্ণের দ্বারা আব্ত হইলে মৃত্ প্র্র্ধকে তীর বিক্ষেপশস্তি নানা প্রকার দুঃখদ্বারা সন্তশ্ভ করিয়া থাকে।

এতাভ্যামের শক্তিভ্যাং বনধঃ পর্ংসঃ সমাগতঃ। যাভ্যাং বিমোহিতো দেহং মত্বাত্মানং ভ্রমত্যয়ম্।।১৪৬।। এই দুই অর্থাৎ আবরণ ও বিক্ষেপ শক্তিই পুরুষকে বনধন প্রাণ্ড করাইরাছে এবং ইহাদের দ্বারা মোহিত হইয়া প্ররুষ দেহকে আত্মা মনে করিয়া সংসার-চক্রে দ্রমণ করিতেছে।

[ দেহকে আত্যা মনে করাই জীবের সর্ম্বাপেকা বড় ভুল। ]

# বন্ধ-নির্পণ

বীজং সংস্তিভ্নিজসা তু তলো দেহাত্মধীরংকুরো রাগঃ পল্লবমন্ব, কর্ম তু বপত্তঃ দক্দেধাহসবঃ শাখিকাঃ। অগ্রাণীন্দ্রিসংহতিশ্চ বিষয়াঃ প্রশাণি দ্বেখং ফলং ... নানাকশ্বসম্ভবং বহুবিধং ভোডাত্র জীবঃ খগঃ।। ১৪৭।।

সংসারর্প ব্দের রীজ অজ্ঞান, দেহাত্মব্দিধ উহার অংকুর, রাগ বা আর্সন্তি পত্র, কম্ম জল, শরীর সতম্ভ বা কাণ্ড, প্রাণ শাখা, ইন্দির সকল উপশাখা, বিষয় প্রমণ এবং নানা প্রকারের কম্ম হইতে উৎপন্ন দ্বঃথ ফল এবং জীবর্প পক্ষীই উহার ভোক্তা।

অজ্ঞানম,লোংখ্নমনাত্মবশ্ধো
নৈসগি কোইনাদিরনন্ত ঈরিতঃ।
জন্মাপ্যয়ব্যাধিজরাদিদ্বঃখ—
প্রবাহপাতং জনয়ত্যমুষ্য।। ১৪৮।।

এই অজ্ঞানজনিত অনাত্মবন্ধকে স্বাভাবিক (স্বভাবসত্ত প্রবর্ত্তে), অনাদি (কবে হইতে আরম্ভ হইরাছে কেহ বালতে পারে না) ও অনন্ত (জ্ঞান বিনা ইহার অন্ত বা নাশ হয় না) বলা হইরাছে। ইহাই জীবের জন্ম, মরণ, ব্যাধি ও জরাদি দ্বংথের প্রবাহ উৎপন্ন করিয়া দেয়।

# আত্যুনাত্যুবিবেক

নাস্তৈর্ন শক্তৈরনিলেন বহিনা ছেত্ত্বং ন শক্যো ন চ কক্ষাকোটিভিঃ। বিবেকবিজ্ঞানমহাসিনা বিনা ধাতুঃ প্রসাদেন সিতেন মঞ্জুনা।। ১৪৯।।

এই বন্ধন বিধাতার বিশান্ধ কৃপান্বারা প্রাণত বিবেক-বিজ্ঞান-র প শা্দ্র স্বন্দর-তীক্ষ্য-মহাথজা বিনা অপর কোন অস্ত্র (বর্শা, রল্লম, সড়কি, তীর, বাণ প্রভাতি যাহা নিক্ষেপ করা যায় তাহা অস্ত্র), শাস্ত্র (অসি, থজা, কৃপাণ, তরবারি প্রভৃতি যাহা হাতে ধরিয়া প্রহার করা যার শঙ্ক্র), বায়, অণ্নি অথবা কোটি কোটি কন্মসমূহন্বারা কাটা যার না।

িএই বন্ধন অজ্ঞানমূলক হইবার কারণ ব্রহ্মজ্ঞানন্দারা অজ্ঞান নিবৃত্তি হইলে উহার নাশ সম্ভব। অন্ধকার যেমন প্রকাশন্দারা দ্র হয়, তেমনি অজ্ঞান জ্ঞানন্দারাই নাশ হইয়া থাকে।

শ্রুতিপ্রমাণৈকমতেঃ স্বধন্ম—
নিষ্ঠা ভয়ৈবাত্মবিশ্রুদিধরস্য।
বিশ্বুদ্ধব্বদেধঃ পরমাত্মবেদনং
তেনৈব সংসারসম্লনাশঃ।।১৫০।।

্যাঁহার শ্রুতির প্রামাণ্য বাক্যে দৃঢ় নিশ্চর বা বিশ্বাস আছে, তাঁহারই স্বধন্মে নিষ্ঠা হয় এবং উহার দ্বারা চিত্তশান্দিধ হইয়া থাকে। যাঁহার চিত্ত শান্দধ হয়, তাঁহার পরমাত্মার জ্ঞান হয় এবং জ্ঞানেই সংসারর প ব্যক্ষের সম্লে নাশ হয়।

কোশৈরমময়াদ্যৈঃ পণ্ডভিরাত্মা ন সংব্তো ভাতি। নিজশত্তিসম্পেমেঃ শৈবালপটলৈরিবাশ্ব, বাপীস্থম্।।১৫১।।

আপন শক্তিদ্বারা উৎপন্ন শৈবালসমূহ (শেওলাসমূহ) দ্বারা আচ্ছাদিত পুন্করিণীর জল যেমন দেখা যায় না তদ্পে অন্নময়াদি পঞ্চ কোশের দ্বারা আবৃত আত্যা দ্বিটগোচর হয় না।

িগীতায়ও ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণ বলিয়াছেন "নাহং প্রকাশঃ সর্বাস্য যোগমায়াসমাব্তঃ"। স্বীয় যোগমায়াম্বারা আব্ত হইবার কারণ আমি সকলের নিকট প্রত্যক্ষ হই না।

> তকৈছবালাপনয়ে সম্যক্ সলিলং প্রতীয়তে শ্রুধম্। তৃষ্ণাসন্তাপহরং সদ্যঃ সৌখ্যপ্রদং পরং প্রংসঃ ।।১৫২।। পঞ্চানার্মাপ কোশানামপবাদে বিভাত্যয়ং শ্রুধঃ। নিত্যানদৈকরসঃ প্রত্যগ্রুপ পরঃ স্বয়ংজ্যোতিঃ।।১৫৩।।

যেমন ঐ শৈবাল (শেওলা) প্রশ্রপে অপ্সারিত হইলে মন্যোর তৃঞ্চার্প ভাপে দ্রকারক এবং তংকালেই পরম স্থপ্রদায়ক জল স্পণ্ট প্রতীয়মান হইতে থাকে তেমনি পণ্ডকোশ দ্রীভ্ত হইলে ঐ শ্বন্ধ, নিত্যানন্দৈকরসম্বর্প, অন্তর্য্যামী, স্বায়ংপ্রকাশ প্রমাত্যা দীশ্তিমান হইতে থাকেন।

[ পঞ্চকোশ অর্থাৎ অন্নময়, প্রাণময়, মনোময়, বিজ্ঞানময় ও আনন্দময় কোশের

সম্যক্ নিরাকরণ করা হইলে আত্মার সাক্ষাংকার হইরা থাকে, যাহা হইতে সর্ব-দঃখের নিব্যত্তি এবং সর্বসমুখ প্রাণিত হয়। ]

আভ্যানাত্যবিবেকঃ কর্ত্তব্যা বন্ধন্তুরে বিদ্যা।
তেনৈবানন্দী ভর্বতি স্বং বিজ্ঞায় সচিচদানন্দম্।।১৫৪।।

বন্ধনের নিব্তির জন্য বিদ্বান্ব্যক্তি আত্যা এবং অনাত্যার বিচার করিবেন। বিবেকের দ্বারা স্বয়ং নিজেকে সচিচদানন্দর্প জানিয়া তিনি আনন্দিত হন।

মুঞ্জাদিযীকামিব দৃশ্যবর্গাৎ প্রত্যগুমাত্মানমসংগমক্রিয়ম্। বিবিচ্য তত্ত্রপ্রবিলাপ্য সন্দর্শং তদাত্মনা তিন্ঠতি যঃ স মুক্তঃ ।।১৫৫ ।।

যে প্রেষ স্বীয় অসংগ ও অক্লিয় প্রত্যগাত্যাকে অর্থাং অন্তরাত্যাকে মুঞ্জঘাস হইতে ইশীকা বা শিষ প্থক্ করার মতন দৃশ্যবর্গ হইতে প্থক্ করিয়া এবং ঐ সকল দৃশাকে আত্যায় লয় করিয়া আত্যভাবে স্থিত থাকেন, তিনিই মুক্ত।

#### অন্নম্ম কোশ

দেহোহয়ময়ভবনোহয়ময়য়ত কোশ—

শ্চামেন জীর্বাত বিনশ্যতি তদ্বিহীনঃ।

ত্বক্চন্মাংসর্বিরাম্থিপ্রবীষরাশ্রি—

ন্যাং দ্বয়ং ভবিতুমহাতি নিত্যশ্দ্ধঃ।। ১৫৬।।

অন হইতে উৎপন্ন এই দেহই অন্নময় কোশ; যাহা অন্নদ্বারাই জীবিত থাকে এবং উহার অভাবে বিনাশ হইয়া যায়। এই দক্ চম্ম, মাংস, রুধির, অস্থি এবং মলাদিসমূহ কথন স্বয়ং নিতাশুন্ধ আত্মা হইতে পারে না।

প্রবর্ণ জনেরপি ম্তেরপি নায়মহিত জাতঃ ক্ষণং ক্ষণগ্রনোহনিয়তহ্বভাবঃ। নৈকো জড়\*চ ঘটবংপরিদ্শ্যমানঃ হ্বাত্যা কথং ভবতি ভাববিকারবেতা।।১৫৭।।

ইহা অর্থাৎ অন্নময় কোশ জন্মের প্রের্ব এবং মৃত্যুর পশ্চাৎও থাকে না, প্রতিক্ষণে জন্মগ্রহণ করে, প্রতিক্ষণে নাশ প্রাণ্ড হয় অর্থাৎ ক্ষণভংগার এবং অস্থির-দ্বভাব সম্পন্ন। ইহা অনেক তত্ত্বের সংঘাত বা সমষ্টি, জড় এবং ঘটের সমান দৃশ্য। অতএব ইহা ভাব ও বিকারের জ্ঞাতা নিজ আত্যা কি প্রকারে হইতে পারে? ষিট ঘটকে দেখিতে পারে না, কারণ ঘট জড় পদার্থ। ঘটের দ্রণ্টা চেতন হওয়া আবশ্যক। অতএব অন্নময় কোশের ভাব ও বিকারের জ্ঞাতা দেহ হইতে পারে না। মূল শ্লোকে 'আত্মা' বলিতে এখানে দেহকে লক্ষ্য করা হইয়াছে।

> পাণিপাদাদিমান্দেহো নাত্মা ব্যঙ্গেহপি জীবনাং। তত্তচন্থকুরনাশাচ্চ ন নিয়ম্যো নিয়ামকঃ।।১৫৮।।

এই হৃত-পদাদি বিশিষ্ট শরীর আত্মা হইতে পারে না, কারণ উহার অগ্য-ভগ্গ হইলেও শক্তির নাশ না হওয়ায় পর্র্য অর্থাৎ জীব জীবিত থাকে। ইহা ব্যতীত যে শরীর স্বয়ং অন্যের শ্বারা শাসিত বা নির্মান্তত, সে কখনও শাসক বা নিয়্মতা আত্মা হইতে পারে না।

[অতএব আত্মা শরীর হইতে প্থক বস্তু।]

দেহতাধন্মতিংকন্মতিদবস্থাদিসাক্ষিণঃ। স্বত এব স্বতঃ সিন্ধং তদৈবলক্ষণ্যমাত্মনঃ।। ১৫৯।।

দেহ, উহার ধর্ম্ম, উহার কর্ম্ম এবং উহার অবস্থাদির সাক্ষী আত্মার উহা হইতে পৃথক্তা স্বয়ংই স্বতঃ সিন্ধ।

থিটের দ্রুণী ঘট হইতে পৃথক্ হইরা থাকে, ঘট হর না। সেইর্প শরীরের দ্রুণী বা সাক্ষী, শরীর হইতে পৃথক্ হইরা থাকে, শরীর হয় না, কেন না শরীর, ক্রুড় হইবার দর্ন, শরীরের সাক্ষী বা দ্রুণী হইতে পারে না। সাক্ষী সর্ব্বদাই সাক্ষ্য হইতে বিলক্ষণ বা ভিন্নই হয়। এই তথ্য এত যুক্তিযুক্ত যে ইহাকে প্রমাণ করিতে অপর কিছুর প্রয়োজন হয় না। তাই ইহা স্বতঃসিন্ধ।

শল্যরাশির্মাংসলিপ্তো মলপ্রণেহিতিকশ্মলঃ। কথং ভবেদয়ং বেক্তা স্বয়ংমেতদ্বিলক্ষণঃ।।১৬০।।

অস্থি সকল মাংসদ্বারা আবৃত এবং মলপ্রণ এই অতি কুংসিত দেহ নিজ হইতে ভিন্ন আপন জ্ঞাতা স্বয়ং কি প্রকারে হইতে পারে?

্রিই সম্বন্ধে অপরোক্ষান্ভ্তি গ্রন্থে দ্ইটি অতি স্বন্দর শেলাক পাওয়া বার—

> আত্মা প্রকাশকঃ দ্বচেছা দেহস্তামস উচ্যতে। তয়োরৈক্যং প্রপশ্যন্তি কিমজ্ঞানমতঃ প্রম্ ।।

আত্যা সৰ্ব প্রকাশক এবং নিম্মল, দেহ তমোময়, ঐ দ্ইয়ের একতা দেখিবার মত আর বড় অজ্ঞান কি হইতে পারে? ' आज्जा खानमञ्ज भूत्पता त्मरटा मारममस्यारभद्गीहः। जस्यारेतकार अभगतिक किमखानमज्ज भतम्।।

আত্মা জ্ঞানস্বরূপ এবং পবিত্র, দেহ মাংসময় এবং অপবিত্র, ঐ দুইয়ের একতা দেখিবার মত আর বড় অজ্ঞান কি হইতে পারে? ]

ছঙ্মাংসমেদোহ্যিপর্রীষরাশা—
 বহংমতিংম্,ঢ়জনঃ করোতি।
বিলক্ষণং বৈত্তি বিচারশীলো

নিজ ব্ররুপং প্রমার্থভ্তম্ ।।১৬১।।

চন্দ্র, মাংস, মেদ, অস্থি ও মলরাশির সমণ্টি এই শরীরে মৃঢ়জনই অহং-বৃদ্ধি (আমিবৃদ্ধি) করিয়া থাকে। বিচারশীল ব্যক্তি তো আপন প্রমার্থ-স্বর্পকে ইহা হইতে অর্থাং অল্লমরকোশ হইতে পৃথক্ই জানেন।

দেহোহহমিভ্যেব জড়স্য বৃদ্ধি—
দেহি চ জীবে বিদ্যুষস্তহংধীঃ।
বিবেকবিজ্ঞানবতো মহাত্মনো

ব্রহ্মাহমিত্যের মতিঃ সদাত্যনি ।।১৬২।।

জড় ব্যক্তিদের "আমিই দেহ বা দেহই আমি" এই প্রকার দেহে অহংব্দিধ হইয়া থাকে। বিদ্বান্ অর্থাৎ যাঁহারা কেবল শাস্ত্র পড়িয়াছেন কিন্তু আত্মজ্ঞান লাভ করেন নাই তাঁহারা "জীবাত্মাতে" অহংব্দিধ করেন। বিবেক-বিজ্ঞানযুক্ত মহাত্মাদের "আমি ব্রহ্ম"—সত্যস্বরূপ আত্মাতেই সদা এইরূপ দৃঢ় ব্দিধ হয়।

অন্তাত্মবৃদ্ধিং তাজ মৃতৃবৃদ্ধে

দ্বস্থান্যমেদোহন্থিপ্রীমরাশো।
স্বাত্মনি ব্লাণ নিবিধিকদেপ

কুর, ষ্ব. শান্তিং পরমাং ভজন্ব।। ১৬৩।।

অরে মুর্থ'! এই ছক্, মাংস, মেদ, অস্থি ও মলাদিসমূহে আত্মবৃদ্ধি পরিত্যাগ কর এবং সম্বাত্মা নিম্বিকল্প রন্ধেই আত্মভাব করিয়া পরমশান্তি লাভ কর।

দেহেণ্দ্রিয়াদাবসতি শ্রমোদিতাং
বিশ্বানহংতাং ন জহাতি যাবং।
তাবন্ন তস্যাদিত বিম্বস্তিবার্ত্তা—
প্যদেহ্র বেদান্তন্মান্তদশর্শী ।। ১৬৪ ।।

যে পর্য্যনত বিদ্বান্ অসৎ দেহ ও ইন্দ্রিয়াদিতে ভ্রমবশতঃ উৎপন্ন অহংভাব

ত্যাগ না করেন, সে পর্যানত তিনি বেদানত-সিম্বানেতর পারদশী হইলেও তাঁহার ম্বান্তর কোন কথাই উঠিতে পারে না।

সার কথা হইল ব্রন্ধবিদ্যাবিষয়ক শাস্ত্র পড়িলেই মুক্তি হয় না। জীব-ব্রন্ধের একতার অপরোক্ষান্ত্ব বা সাক্ষাৎ অনুভব হওয়া প্রয়োজন।

ছায়াশরীরে প্রতিবিশ্বগাত্তে

যংস্বংশনদেহে হ্রিদ কলিপতাঙেগ।

যথাত্যব্রশিধস্তব নাস্তি কাচি—

জ্জীবচ্ছরীরে চ তথৈব মাস্ত্ত।।১৬৫।।

ছায়া, প্রতিবিন্দ্র, স্বপন এবং মনের কল্পিত কোন শরীরে যেমন তোমার কথনও আত্মবৃদ্ধি হয় না, তেমনি জীবিত শরীরেও কখন আত্মবৃদ্ধি যেন না হয়।

িনিজের ছারা দেখিরা যেমন কেহ বলে না "আমি ছারা" অথবা দর্পণে স্বীর প্রতিবিন্দ্র দেখিরা যেমন কেহ বলে না "আমি প্রতিবিন্দ্র"। এই যুক্তিন্দ্রারা এই স্থলে শরীর দর্শন করিরা বলা উচিৎ নহে যে "আমি স্থলে শরীর।"]

> দেহাত্মধীরেব নৃণামসন্ধিয়াং জন্মাদিদ্বঃখপ্রভবস্য বীজম্। যতস্ততস্থং জহি তাং প্রয়য়— ব্যক্তে তু চিত্তে ন প্রনর্ভবাশা।।১৬৬।।

ষেত্রে দেহাত্য-বর্দিধই অসদ্বর্দিধ মানবের জন্মাদি দর্বখসম্হের উৎপত্তির হেতু; অতএব তুমি বঙ্গপ্রবর্ণক উহা ত্যাগ কর। ঐ প্রকার বর্দিধর পরিত্যাগে আর প্রনর্জন্মের কোন আশঙ্কা থাকিবে না।

িদেহে আত্মবৃদ্ধি হইবার জনাই বারংবার দেহ ধারণ করিতে হয়, ঐ প্রকার বৃদ্ধির পরিত্যাগে রন্ধে অহংবৃদ্ধি হয়। রন্ধে অহংভাব সৃদৃঢ় হইলে আর জন্ম কোথায়?]

### প্রাণময় কোশ

কম্মেনিদ্রয়ৈঃ পঞ্চভিরঞ্চিতোহয়ং
প্রাণো ভবেৎপ্রাণময়ম্ভু কোশঃ।
বেনাত্মবানন্নময়োহন্নপূর্ণঃ

প্রবর্ততেহসৌ সকলক্রিয়াস, ।। ১৬৭ ।।

পণ্ড কমেণিদ্রশ্বারা যুক্ত এই প্রাণই প্রাণময় কোশ বলিয়া কথিত হইয়া

থাকে; এই প্রাণময় কোশের সহিত যুক্ত হইয়া অন্নময় কোশ অন্নদ্বারা তৃণ্ত হইয়া সমুহত কন্মে প্রবৃত্ত হয়।

> देनवाज्यािश शाष्त्रायाः वास्कृतिकादता शन्जाशन्जा वास्कृतमन्जविद्यत्त्रसः। सन्त्रार्शकिष्णिश्कािश न दवजीष्टेर्मानष्टेर त्रव वानाः वा किश्वन निजाः शत्रजन्तः।। ১৬৮।।

প্রাণময় কোশ ও আত্মা নহে; ইহা বার্র বিকার। বার্র সমানই ইহা বাহিরে-ভিতরে গতিশীল এবং নিত্য পরতন্ত্র অর্থাৎ পরবশ। ইহা কখনও স্বীয় ইন্ট-অনিন্ট, আপন-পর কিছুই জানে না, কারণ ইহা স্বরং জড় বস্তু।

#### মনোময় কোশ

জ্ঞানে নির্মাণ চ মনশ্চ মনোময়ঃ স্যাৎ

কাশে মমাহমিতি বস্ত্তিবকলপহেতুঃ।
সংজ্ঞাদিভেদকলনাকলিতো বলীয়াং—
ততংপ, ব্বকোশমভিপ্র বিজ্মভতে যঃ।। ১৬৯।।

জ্ঞানে নিদ্রসমূহ এবং মনই 'আমি', 'আমার' ইত্যাদি বিকল্পের হেতু মনোমর কোশ। এই মনোনর কোশকে নামাদি ভেদ-কলনার বা স্ফ্রেণের দ্বারা জানা যায় এবং ইহা অতিশয় বলবান্ এবং প্র্ব-কোশদ্বয়কে অর্থাৎ অল্লময় ও প্রাণময় কোশ দুইটিকে ব্যাপিয়া আছে।

পঞ্চেন্দ্রয়ৈঃ পঞ্চিরেব হোত্ডিঃ
প্রচীয়নানো বিষয়াজ্যধারয়া।
জাজ্বল্যমানো বহুবাসনেশ্ধনৈ—
ম্নোময়াণিনদ্হতি প্রপঞ্ম্ ।।১৭০ ।।

পর্ণোন্দ্রর্প পণ্ড হোতাদের দ্বারা বিষয়র্পী ঘ্তের আহ্বতিসম্হের সাহায্যে বৃদ্ধি প্রাণ্ত এবং নানা প্রকারের বাসনা সদৃশ ইন্ধনের যোগে প্রজাবিত এই মনোময় অণিন সম্পূর্ণ দৃশ্য-প্রপণ্ডকে দণ্ধ বা সম্তণ্ড করিতেছে।

সার কথা হইল যখন ইন্দ্রিরবর্গ বাসনার পী ইন্ধনকে জনলাইয়া প্রকটিত মনোময় অণিনতে বিষয়কে আহনতি দেয় তখন এই সম্পূর্ণ বিশ্বসংসার সন্তগত হয়। ] 84

### শ্রীশ্রীআদিশ করাচার্য্যবির্গ্রিত

ন হ্যস্ত্যবিদ্যা মনসোহতিরিস্তা মনো হ্যবিদ্যা ভববংধহেতুঃ। তাস্মিন্বিনক্টে সকলং বিনন্টং বিজ্যুস্ভিতেহস্মিন্ সকলং বিজ্যুভতে।।১৭১।।

মনের অতিরিক্ত অবিদ্যা নামে অন্য কিছু নাই, মনই ভববন্ধনের একমাত্র হৈতু অবিদ্যা। উহা নন্ট হইলে সব কিছু নন্ট হইয়া যায় এবং উহার জাগরণে সব কিছুর প্রতীতি বা উপলব্ধি হইতে থাকে।

ি এই জন্যই শাস্ত্র বলিয়াছেন "মন এব মন্ব্যাণাং কারণং বন্ধমোক্ষয়োঃ।"
মনই মান্বের বন্ধন এবং ম্বিভর কারণ।

দ্বশ্বেহর্থ শ্বের স্কৃতি দ্বশন্ত্যা ভোত্তাদি বিশ্বং মন এব সম্বাম্। ভথৈব জাগ্রত্যাপি নো বিশেষ— দ্তংসম্বামেতক্ষনসো বিজ্ঞানম্।।.১৭২।।

বে অবস্থাতে পদার্থ বিলয়া কোন বস্তুই বিদ্যমান থাকে না, সেই স্বপ্নাবস্থাতে মনই স্বীয় শক্তির প্রভাবে সম্পূর্ণ ভোক্তা-ভোগ্যাদি প্রপঞ্চ রচনা করে। তদুপ্রজাগ্রদবস্থাতেও কোন বৈশিষ্ট্য বা প্রভেদ নাই; অতএব এই সকলই মনের বিলাসমাত্র বিলয়া জানিবে।

িমন যেমন স্বাংশ স্থিত রচনা করে তেমনি জাগ্রতের স্থিত মনই রচনা করিতেছে। যেমন জাগ্রদবস্থাতে স্বংনস্থিত মিথ্যা প্রতীরমান হয় তদ্র্প আত্ম-সাক্ষাংকার হইলে অর্থাৎ ব্রহ্মজ্ঞান হইলে জাগ্রংস্থিত অসত্য বা মিথ্যা বলিয়া প্রতিভাসিত হয়।

সংখ্যিকেললে মনসি প্রলীনে
নৈবাদিত কিঞ্চিংসকলপ্রসিদেধঃ। ...
অতো মনঃকলিপত এব প্যংসঃ
সংসার এতস্য ন বস্ত্ততোহচিত।।১৭৩।।

স্ব্যু শ্তিকালে অর্থাৎ নিদ্রাবস্থার মন লীন হইয়া গেলে কিছ্রই যে থাকে না, ইহা সকলেরই জানা আছে। অতএব প্রব্যুষের অর্থাৎ জীবের এই সংসার মনেরই কল্পনামাত্র; বস্তুতঃ ইহার কোন অস্তিত্ব নাই।

[ वन्धन এवः म्याङ प्रदेरे मत्नत कल्पना। ]

बाग्रुनानीग्रत्छ स्मधः भ्रुनत्न्छतेनव नीग्रत्छ। मनमा कल्भार्छ बरन्धा स्माक्षरम्छतेनव कल्भार्छ ।।১৭৪।।

মেঘ যেমন বায়্র দ্বারাই চালিত হইয়া আসে এবং প্রনরায় উহার দ্বারাই চালিত হইয়া চালিয়া যায়, সেই প্রকার মনের কল্পনা হইতেই বন্ধন এবং মনের কল্পনা হইতেই মোক্ষ হইয়া থাকে।

বিশ্বতবপক্ষে আত্যার বন্ধন ও মোক্ষ বলিয়া কিছু নাই, উহা সর্ব্বদাই মৃত্ত, "বন্ধ মোক্ষো ন বিদ্যেতে নিত্যমৃত্তস্য চাত্যুনঃ"। সার কথা হইল "মন এবং মন্যাণাং কারণং বন্ধমোক্ষয়োঃ"। মনই মন্যোর বন্ধন ও মোক্ষের কারণ। অতএব মনকে নাশ করিতে পারিলেই সব ঝঞ্জাট মিটিয়া যায়। বাসনার ক্ষয় না হইলে মনের মাশ হয় না।]

দেহাদিসন্ববিষয়ে পরিকল্প্য রাগং
বধ্যাতি তেন প্রের্মং পশ্রেদ্গ্লেন।
বৈরস্যমত বিষবৎস্ক বিধায় পশ্চা—
দেনং বিমোচয়তি তন্মন এব বন্ধাং।। ১৭৫।।

এই মনই দেহাদি সব বিষয়সমূহে রাগ (আসন্তি) কল্পনা করিয়া পশ্বকে বেমন রক্জ্বশ্বারা বন্ধন করে সেই প্রকার উহার দ্বারা অর্থাৎ রাগদ্বারা উত্তমর্পে প্রুষ্কে (জীবকে) বন্ধন করিয়া থাকে। প্রুমঃ বিষবৎ বিষয়ে বিরসতা মনই উৎপন্ন করিয়া জীবকে বন্ধন হইতে মৃত্তু করে।

[মোট কথা বিষয়াসন্তিতেই বন্ধন এবং বিষয়-বিরন্তিতেই মোক।]

তস্মান্মনঃ কারণমস্য জন্তো—

र्वन्थमा स्माक्षमा ह वा विधात।

বন্ধস্য হেভূমলিনং রজোগ্রণৈ—

र्त्याक्रमा भूप्यः विद्यक्षण्डमण्यम् ।। ১৭৬।।

এইজন্য জীবের বন্ধন এবং মোক্ষের বিধানে মনই একমাত্র কারণ। রজোগন্ণের দ্বারা এই মন মালিন হইয়া বন্ধনের হেতু হয় এবং মনই রজ-তম বিরহিত শ্রুপ্ সাত্তিক হইয়া মোক্ষের কারণ হইয়া থাকে।

विद्यकरवदागाग्राग्रागाजदाका—

ष्ट्रम्थन्नभामामा भरना विभ्रदेख।

ভৰত্যতো ব্লিধমতো ম্মুক্ষো—

ত্তাভ্যাং দ্ঢ়াভ্যাং ভবিতব্যমগ্রে।। ১৭৭।।

বিবেক-বৈরাগ্যাদি গ্রণের উৎকর্ষ নিবন্ধন মন শ্রন্ধতা প্রাপত হইয়া মুক্তির

হেতু হয়, অতএব বৃদ্ধিমান্ মুম্ক্র (মৃত্তিইচ্ছ্কের) প্রথমে এই দ্ইটি অর্থাৎ জ্ঞান ও বৈরাগ্য দৃ<u>ঢ় হওয়া আবশ্যক।</u>

্তিজ্ঞান ও বৈরাগ্য মনুমনুক্ষনুকে শীঘ্র মনুক্তির দিকে লইয়া যায়, এই কারণে সাংনপথে ইহাদের এত মহত্তু।

ননো নাম মহাব্যান্তো বিষয়ারণ্যভ্ মিষ্ । চরত্যত ন গচছত্ত সাধবো যে মৃন্যুক্ষবঃ।।১৭৮।।

্মন নামে ভর কর ব্যান্ত বিষয়র প বনে বিচরণ করে। যে সাধ্য মুম্কুর তিনি যেন কদাপি তথার গমন না করেন।

[ম্ব্রিস্ত ইচ্ছ্বকের পক্ষে বিষয় বিষবৎ সর্বাথা ত্যাজা।]

भनः अभ्राज विषयानामान्

স্থ্লাত্যনা স্ক্রতয়া চ ভেক্তিঃ।

শরীরবর্ণাশ্রমজাতিভেদান্

गुर्गाङ्गारर्ष्य्यनानि निष्णम्।। ১৭৯।।

মনই সম্পূর্ণ স্থ্ল-স্ক্রা বিষয়সমূহকে, শরীর, বর্ণ, আশ্রম, জাত্যাদি নানা শ্রকার ভেদ এবং গ্ল, ক্রিয়া, হেতু ও ফলাদি ভোক্তার জন্য সদা উৎপন্ন করিয়া থাকে।

অসংগচিদ্ৰপমম্বং বিমোহ্য
দেহেন্দ্রিয়প্রাণগ্র্বৈনিবিধ্য।
অহংমমেতি ভ্রময়ত্যজন্ত্রং
মনঃ দ্বকৃত্যেষ্ ফলোপভ্যন্তিষ্ ।। ১৮০।।

এই অসংগ চিদ্র্পে আত্মাকে মোহিত করিয়া এবং ইহাকে দেহ, ইন্দ্রিয়, প্রাণানি গ্রের দ্বারা বাঁধিয়া, এই মনই ইহাকে "আমি" "আমার" ভাবে ভাবিত করিয়া আপন কর্মা এবং তাহার ফলভোগের জন্য নিরন্তর প্রমণ করাইতেছে।

অধ্যাসদোষাংপরের্ষস্য সংস্তি—
রধ্যাসবন্ধস্থম, নৈব কল্পিতঃ।
রজস্তমোদোষতোহবিবেকিনো
জন্মাদিদ্বংখস্য নিদানমেতং।। ১৮১।।

অধ্যাস-দোষে দ্বিত প্রব্যেরই জন্ম-মরণর্প সংসার ভোগ ইইয়া থাকে এবং এই অধ্যাসের বন্ধন প্রব্যের অর্থাৎ জীবের দ্বারা কল্পিত। রজস্তমাদিদোধযুক্ত অবিবেকী প্রব্যের অধ্যাসই জন্মাদিদ্বংখের মূল হেতু।

িকোন বস্তুতে ভিন্ন বস্তুর কলপনাকে বেদান্তশাসন্ত আধ্যাস (Illusion) বলে। যেমন রক্ষ্মতে সপজ্ঞান বা শনুস্থিতে রজতজ্ঞান, অনুর্প প্রকারে আত্মাতে দেহবৃদ্ধিই সর্ব্ব দৃঃথের আকর বা উৎপত্তিস্থান।

> অতঃ প্রাহ্মেনাহবিদ্যাং পণ্ডিতাস্তত্ত্বদর্শিনিঃ। যেনৈব ভ্রাদ্যতে বিশ্বং বায়্নেবাভ্রমণ্ডলম্।।১৮২।।

সেই জন্য তত্ত্বদশা বিদ্বান্ ব্যক্তি মনকেই অবিদ্যা বলেন। বায়্দ্বারা মেঘ-মণ্ডল যেমন প্রাম্যান হইয়া থাকে তেমনই সম্পূর্ণ বিশ্ব এই অবিদ্যাদ্বারা ঘ্রণায়মান হইতেছে।

িপ্রন্থের্ব ১৭১ শেলাকে এই কথাই বলা হইরাছে, "ন হাস্ত্যবিদ্যা মনসোহতি-রিক্তা, মনোহ্যবিদ্যা ভববন্ধহেতুঃ।" মনের অতিরিক্ত অবিদ্যা নামে অন্য কিছ্ব নাই, . মনই ভববন্ধনের একমাত্র হেতু অবিদ্যা।

जन्मनः स्थाधनः कार्याः श्रयद्वन म्याद्वस्था। विग्तुरस्य त्रीज केजिन्यन्म्याद्विः क्रवस्त्वाग्रद्यः।।১৮७।।

মনুমনুক্ষর যত্নসহকারে ঐ মনের শোধন করা আবশ্যক। মনের শনুন্ধ হইলে স্বান্তি তো হস্তামলকবং অর্থাৎ করতলস্থিত আমলকীর ন্যায় <u>অনায়াসে প্রাণ্ড হয়।</u>

মোকৈকসন্ত্যা বিষয়েষ্ রাগং
নিম্লা সংন্যস্য চ সর্বকিন্ম।
সচছ্মুদ্ধয়া ষঃ শ্রবণাদিনিডো
রজঃম্বভাবং স ধ্নোতি ব্দেধঃ।।১৮৪।।

মোক্ষের অনুরাগে যে ব্যক্তি বিষয়ের আসন্তি নিম্লি করিয়া এবং সন্ধিক্ষা-ভাগকরতঃ, শ্বদ্ধ শ্রদ্ধায্ত হইয়া শ্রবণাদিতে তৎপর থাকেন, তিনি ব্বিদ্ধর রজোময় প্রভাব যে চণ্ডলতা তাহা নন্ট করেন।

শ্রিরণাদি বলিতে এখানে আচার্য্যপাদ শ্রীশঙ্কর শ্রবণ, মনন ও নিদিধ্যাসনকে লক্ষ্য করিতেছেন।

মনোনয়ো নাপি ভবেৎপরাত্যা হ্যাদ্যুত্বস্তর্বংপরিণামিভাবাং। দ্ব্যাত্যকদ্যান্বষয়দ্বহৈতো— দ্রুন্টা হি দৃশ্যাত্যুত্যা ন দৃন্টঃ।।১৮৫।।

মনোময় কোশও আদ্যান্তবান্ অর্থাং উৎপত্তি ও বিনাশশীল, পরিণামী,

দ্বংখদায়ক এবং বিষয়র্প। উহা কখনও পরাত্মা হইতে পারে না, যে হেতু দ্রুটাকে কভ্র্ব দৃশ্য হইতে দেখা যায় না।

[ पुष्पा अर्ब्य मारे मृगा श्रेटल श्थक् श्रेया थात्क। ]

#### বিজ্ঞানময় কোশ

वर्गिथवर्ग्यशिन्प्रदेशः मार्थरः मवर्गिङः कर्ज्यानकाः। विख्यानसम्बद्धाः मार्थिर्गः मःमानकान्यस्य ।। ১৮৬।।

জ্ঞানেশ্রিয়-সম্হের সহিত বৃত্তিযুক্ত বৃণিধই কর্তুর্ছাভিমানী লক্ষণযুক্ত বিজ্ঞানময় কোশ। এই বিজ্ঞানময় কোশ ও প্রেব্যের অর্থাৎ জীবের জন্মমরণর্প সংসারের কারণ।

[ একই অন্তঃকরণের সংশয়াত্মিকা বৃত্তি মন এবং নিশ্চয়াত্মিকা বৃত্তি বৃদ্ধি। এই জন্য মনের করণত্ব এবং বৃদ্ধির কত্ত্বি। ]

অন্বজ্ঞ চিংপ্রতিবিশ্বশস্তি— বিজ্ঞানসংজ্ঞঃ প্রকৃতেবি কারঃ। জ্ঞানক্রিয়াবানহমিত্যজন্ত্রং দেহেন্দ্রিয়াদিয়বভিমন্যতে ভৃশম্।।১৮৭।।

চিত্ত এবং ইন্দ্রিয়াদির অন্গমনকারী চৈতনোর প্রতিবিশ্বশান্তিই "বিজ্ঞান" নামক প্রকৃতির বিকার। উহা "আমি জ্ঞানবান্ ও ক্রিয়াবান্" এই প্রকার দেহ এবং ইন্দ্রিয়াদিতে নিরন্তর অভিমান করিতেছে।

অনাদিকালোহয়মহং দ্বভাবো

জীবঃ সমদ্তব্যবহারবোঢ়া।
করোতি কম্মাণ্যপি প্ৰবিষদনঃ
প্রগান্যপ্রগানি চ তৎফলানি।। ১৮৮।।
ভ্রেড়ে বিচিতাদ্বপি যোনিষ্ ব্রজ—
নামাতি নির্যাত্যধ উধর্মেষঃ।
অস্যৈব বিজ্ঞানময়স্য জাগ্রং—
দ্বংনাদ্যবদ্যা স্থেদ্বংখভোগঃ।। ১৮৯।।
দেহাদিনিন্দাশ্রমধ্যাকিম্ম

বিজ্ঞানকোশোহ মুমতিপ্রকাশঃ
প্রকৃষ্টসালিধ্যবশাংপরাত্মনঃ।
অতো ভবত্যেষ উপাধিরস্য
যদাত্মধীঃ সংসরতি ভ্রমেণ।।১৯০।।

এই অহংস্বভাব বিজ্ঞানময় কোশই অনাদিকাল হইতে জীব এবং সংসারের মাবতীয় নিন্ধাহকারী বা সম্পাদনকারী কর্ত্তা। ইহা আপন প্রেন্ধাননার দর্ন পাপ-প্র্যাময় বহ্ কম্ম করে এবং উহার ফল ভোগ করে; এবং বিচিত্র মোনিসমূহে দ্রমণকরতঃ কখন নীচে আসে, আবার কখন উপরে গমন করে। জাগ্রং, স্বশাদি অবস্থা সকল, স্থ-দ্বংখাদি ভোগ, দেহাদিতে আত্যাভিমান, আশ্রমাদির ধর্ম্ম-কর্ম্ম, গ্র্ণাদির অভিমান এবং মমতাদি এই বিজ্ঞানময় কোশেই সন্ধাদ অবস্থান করে। ইহা আত্যার অতি নিকটতার কারণ অত্যন্ত প্রকাশময়। অতএব এই বিজ্ঞানময় কোশং আত্যার উপাধি; যাহাতে দ্রমবশতঃ আত্যাব্যাদ্ধ করিয়া জীব জন্ম-মরণর্প সংসারচক্রে পতিত হয়।

িবিজ্ঞানময় কোশের এই সব কতু্ত্বি-লক্ষণ থাকিবার জন্য "প**্ংসঃ সংসার**-কারণম্"। প্রবুষের অর্থাৎ জীবের সংসারের কারণ হইয়া থাকে। ]

# আত্মার উপাধি হইতে অসংগতা

যোহ মংবিজ্ঞানময়ঃ প্রাণেষ্ হ্রিদ স্ফ্রংস্বয়ংজ্যোতিঃ। ক্টস্থঃ সম্রাতনা কর্তা ভোক্তা ভবত্যুপাধিস্থঃ ।।১৯১।।

এই যে স্বয়ংপ্রকাশ বিজ্ঞানস্বর্পে আত্মা যিনি হ্দরের মধ্যে প্রাণাদিতে স্ফ্রিরত হইতেছেন, তিনি ক্টস্থ অর্থাৎ নিব্বিকার আত্মা হওয়া সত্ত্বেও উপাধির কারণ কর্ত্তা-ভোক্তার মতন যেন হইয়া যান।

[বিজ্ঞানময়-কোশন্বারা উপহিত আত্মা নিজেকে পরিচ্ছিন্ন বা সীমাবন্ধ দেখে।]

শ্বমং পরিচেছদম্পেত্য ব্রেশ্ধ— '

শ্তাদাত্ম্যদোষেণ পরং ম্যাত্মনঃ।

সম্বাত্মকঃ সম্পি বীক্ষতে শ্বমং

শ্বতঃ পৃথক্ত্বেন ম্দো ঘটানিব।।১৯২।।

সেই পরাত্মা মিথ্যা-ব্দিধবশতঃ পরিচিছন্ন অর্থাৎ সীমাবন্ধ হইয়া উপাধির সহিত একীভূভ হইবার দোষে স্বয়ং সর্ব্বাত্মা হইয়াও ঘট যেমন মৃত্তিকা হইতে

¢

#### শ্রীশ্রীআদিশতকরাচার্য্যবির্রাচত

নিজেকে পৃথক্ মনে করে তদ্রপ আপনি আপনাকে নিজ হইতে ভিন্ন করিয়া দেখে।

থিটের উপাদান কারণ মৃত্তিকা, মৃত্তিকার কার্য্য ঘট স্বীয় কারণ মৃত্তিকা হঠতে ভিন্ন হয় না, সেই প্রকার উপাধির সংযোগে অনন্ত পরমাত্যা নিজেকে পরিচিছন্ন বা সীমাবন্ধ বিজ্ঞানময় কোশের মতন বিলয়া বোঝেন, কিন্তু বাস্তবপক্ষে ভাহা নহে—পরমাত্যাই।

উপাধিসম্বন্ধবশাংপরাত্মা
হ্যুপাধিধম্মনিন, ছাতি তদ্গুণঃ।
অয়োবিকারানবিকারিবহিবং
সদৈকর,পোহপি পরঃ স্বভাবাং।।১৯৩।।

সেই পরাত্মা স্বর্পতঃ তো সদা একর্পেই বিদ্যমান আছেন তথাপি উপাধির সম্বন্ধহেতু উহার অর্থাৎ উপাধির গ্রন্সম্হের সহিত যুক্তের মত হইবার দর্ন উহার ধম্মের সহিত প্রকাশিত হইতে থাকেন; যেমন অবিকারী অণিন, বিকারী লোহের সহিত ব্যাশ্ত হইয়া বিকারীর সদৃশ প্রকাশিত হয়।

িবিবিধ আকারের লোহ অণিনতে তপত হইবার ফলে অণিনর ন্যার প্রকাশমান ও দাহকছ শক্তিসম্পন হয়। যদ্যপি অণিন স্বভাবতঃ নিজে নিব্রিকার তথাপি ঐ লোহের সাথে তাদাত্যাকতার কারণ ঐ লোহের আকারের ন্যায় প্রতিভাসিত হয়। লোহখন্ড যদি গোলাকার হয় তাহা হইলে অণিন গোল দেখায়, ত্রিকোণ হইলে তিকোণ এবং চতুন্কোণ হইলে চতুন্কোণ। নিব্রিকার একরস, ষড়ভাবাতীত অর্থাৎ বড়্-বিকার রহিত হইয়াও পরমাত্যা উপাধির সংযোগ হেতু জাবের ন্যায় হইয়া যান।

# ম্ভি কি প্রকারে হইবে?

## শিষ্য উবাচ

ভ্রমেণাপ্যন্যথা বাদ্ত্ত জীবভাবঃ পরাত্মনঃ। তদ্বপাধেরনাদিস্বাল্লানাদের্নাশ ইষ্যতে।।১৯৪।। ...

শিষ্য বলিতেছে—দ্রমবশতঃই হউক অথবা অন্য যে কোন কারণেই হউক প্রমাত্মাই তো জীব-ভাবকে প্রাণ্ড হইয়াছেন; এবং উহার উপাধি অনাদি হইবার হৈতু সেই অনাদি বস্তুর নাশ হইতে পারে না।

> অতোহগ্য জীবভাবোহপি নিজ্যো ভবতি সংস্কৃতিঃ। ন নিবতেতি তন্মোক্ষঃ কথং যে শ্রীগ্রুরো বদ।।১৯৫।।

অতএব এই আত্মার জীবভাবও নিতা। এইর্প হইবার দর্ন ইহার জন-

48

মরণর্প সংসারচক্রও কভা নিব্ত হইতে পারে না ; অতএব হে গার্দেব ! তাহা হইলে বলান, ইহার মাজি কি প্রকারে হইবে ?

# আত্মজ্ঞানই মুক্তির উপায় শ্রীগাুরুবুরুবাচ

সম্যক্ সৃষ্টং ত্বয়া বিশ্বন্ সাবধানেন তচ্ছ্ণ,। প্রামাণিকীন ভবতি ভ্রান্ত্যা মোহিতকল্পনা।।১৯৬।।

শিব্যের প্রশেনর উত্তরে শ্রীগর্র বলিতেছেন, হে বংস! তুমি বড়ই ব্রন্থিমান্, তুমি ঠিক প্রশনই করিরাছ। ভাল কথা—এখন সাবধান হইরা শ্রবণ কর। দেখ, মোহযুত্ত অজ্ঞান প্রব্রের ভ্রমবশতঃ কল্পনা কখনও প্রামাণিক বা বিশ্বাসযোগ্য বলিয়া মানা যায় না অর্থাৎ স্বীকার করা যায় না।

জ্ঞান্তিং বিনা স্বসংগস্য নিন্দ্রিয়স্য নিরাকৃতেঃ। ন ঘটেতার্থসম্বন্ধো নভসো নীলতাদিবং।।১৯৭।।

বেমন আকাশের সহিত নীলিমার সম্বন্ধ ভ্রমবশতঃ লোকে করিয়া থাকে, তেমনি যে অসংগ, নিজ্জিয় এবং নিরাকার, সেই আত্মার পদার্থের সহিত ভ্রমাতিরিক্ত কোন প্রকার সম্বন্ধ হইতেই পারে না।

[ অসংগ, নিণ্কিয়, নিরাকার আকাশে মৄঢ় ব্যক্তি নীল বর্ণের আরোপ করিয়া থাকে, আকাশে নীলিমা আছে, এই প্রকার বলিয়া থাকে। প্রকৃতপক্ষে আকাশ বর্ণ-রহিত, ব্যবধান-বশতঃ আকাশে বর্ণ প্রতিভাসিত হয়। অজ্ঞানের দয়্বন আকাশে থেমন নীলিমা ভাসিত হয় সেই প্রকার শৄয়্ধ সচিচদানন্দঘন পরমাতয়ায় জগৎদেখায়।

স্বস্য দুন্ট্নিগ্রণস্যাক্রিয়স্য প্রভ্যংবাধানন্দর্পস্য ব্দেধঃ। দ্রান্ড্যা প্রাণ্ডো জীবভাবো ন সভ্যো মোহাপায়ে নাস্ত্যবস্তুস্বভাবাং।।১৯৮।।

যে সাক্ষী, নিগর্নণ, অক্রিয় এবং প্রত্যগ্জ্ঞানানন্দম্বর্পে সেই আত্মায় ব্রিদ্ধর স্রমেই জীবভাব আসিয়াছে, উহা কিল্তু বাস্তবিক নহে, কারণ উহা অবস্তুর্প ইবার কারণ, মোহ বা অজ্ঞান দ্র হইলে স্বভাবতঃই উহা আর থাকে না।

প্রতিশরীরে অন্ভবকারী যে আত্যা রহিয়াছেন তাঁহাকে প্রত্যগাত্যা করে। তিনি সংস্বর্প, চিৎস্বর্প বা জ্ঞানস্বর্প এবং আনন্দস্বর্প।

#### শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্রাচত

যাবদ্ ত্রান্তিস্তাবদেবাস্য সত্তা

মিথ্যাজ্ঞানোম্জ্নিস্তত্স্য প্রমাদাং।
রম্জনাং সপোঁ ত্রান্তিকালীন এব

ভ্রান্তেনাশে নৈব সপোহিপি তাবং।।১৯৯।।

থেমন দ্রম বা অজ্ঞানের স্থিতিকালপর্যানত রক্জ্বতে সর্প প্রতীত হইরা থাকে, দ্রম বা অজ্ঞান নাশ হইলে সর্পপ্রতীতি যেমন আর থাকে না, তেমনি যতক্ষণ পর্যানত দ্রম বা অজ্ঞান আছে, ততক্ষণ পর্যানত ভ্ল বা প্রমোদবশতঃ মিথ্যা জ্ঞানের দ্বারা প্রকটিত এই জ্বীবভাবের সত্তা থাকে। অজ্ঞান বা দ্রম দ্রে হইলে ঐ জ্বীবভাব আর থাকে না।

আত্মসাক্ষাংকার হইলে উপাধির প্রতীতি হয় না, যেমন রজ্জ্ব দেখিবার পর সপের অভাব হইয়া যায়। তখন স্বর্পভ্ত আত্মার অনুভব হয়।

> অনাদিত্বমবিদ্যায়াঃ কার্য্যস্যাপি তথেষ্যতে। উৎপন্নায়াং তু বিদ্যায়ামাবিদ্যক্ষনাদ্যপি।।২০০।। প্রবোধে স্বশ্নবংসক্বং সহম্,লং বিনশ্যতি।

এই সংসারে অবিদ্যা এবং উহার কার্য্য জীবভাবের অনাদিদ্ব স্বীকার করা হয়। কিন্তু জাগ্রং হইলে যেমন সম্পূর্ণ স্বগন-প্রপণ্ড অর্থাৎ স্বাগ্নিক জগ্যং স্বীর মূলসহিত নণ্ট হইয়া যায়, তদুপ জ্ঞানোদয়ে অবিদ্যাজনিত জীবভাবের নাশ হয়।

> অনাদ্যপীদং \* না নিতাং প্রাগভাব ইব স্ফ্রটম্ ।।২০১।। অনাদেরপি বিধ্বংসঃ প্রাগভাবস্য বীক্ষিতঃ।

এই জীবভাব অনাদি হইলেও প্রাগভাবের সমান নিত্য নহে অর্থাং অনিত্য, কারণ অনাদি যে প্রাগভাব তাহারও নাশ হইতে দেখা যায়।

[ 'প্রতিযোগি—সত্তাপ্ৰ্বকালিকোহভাবঃ—প্রাগভাবঃ'। ঘট নিম্মাণের প্রেব্ মৃত্তিকাতে তাহার যে সত্তা, তাহা যেমন ঘট নিম্মাণের পর নাশ হইয়া যায় তেমান জীবভাবও নাশ হয়। ]

যদ্ব্দধ্যপাধিসন্দ্ৰধাংপরিকলিপতমাত্যানি ।।২০২ ।।
জীবত্বং ন ততোহন্যত্ত্ব দ্বর্পেণ বিলক্ষণম্।
সন্দ্ৰধঃ দ্বাত্যানো ব্দধ্যা মিখ্যাজ্ঞানপ্রঃসরঃ।।২০৩।।
বিনিক্তিভবিত্তস্য সম্যগ্জ্ঞানেন নান্যথা।
বঙ্গাত্যেকত্বিজ্ঞানং সম্যাগ্জ্ঞানং শ্রুতেম্তম্ ।।২০৪ ।।

64

কোন সংস্করণে "না"য়ের স্থানে "নো" আছে।

অতএব যে জীবছের বৃদ্ধির্প উপাধির সম্বন্ধের দ্বারাই আত্মাতে কুল্পনা করা হইরাছে, উহা স্বর্পতঃ ঐ আত্মা হইতে পৃথক্ হইতে পারে না। বৃদ্ধির সহিত আত্মার সম্বন্ধ মিথ্যা জ্ঞানেরই কারণ অর্থাৎ আত্মার সহিত বৃদ্ধির যে সম্বন্ধ তাহা অজ্ঞান কল্পিত ছাড়া আর কিছ্ নহে। যথার্থ জ্ঞান হইলে ইহার নিবৃত্তি হইতে পারে আর অন্য কোন উপারে ইহা হইতে পারে না। ব্রন্ধ এবং আত্মার একতার জ্ঞানই বাস্ত্বিক জ্ঞান—এই প্রকার শ্রুতির সিম্ধান্ত।

[ অতএব ব্রহ্মাত্যেক্য-জ্ঞান হইলে জীবভাবের নিব্তি হইয়া যায়।]

তদাত্মানাত্মনোঃ সম্যাগ্ববেকেনৈব সিধ্যতি। ততো বিবেকঃ কর্ত্ব্যঃ প্রত্যগাত্মসদাত্মনোঃ।।২০৫।।

আত্মা এবং অনাত্মার উত্তমর্পে বিবেকের দ্বারা পার্থক্য-জ্ঞান হইলে ঐ ব্রহ্মাত্মৈক্য-জ্ঞানের সিন্ধি হইয়া থাকে। এই জন্য প্রত্যগাত্মা এবং মিথ্যাত্মার বিচার উত্তমর্পে করা প্রয়োজন।

প্রিত্যাগাত্মা বলিতে এখানে জীবের অন্তরে যে আত্মা নিবাস করেন তাঁহাকে ব্রুঝাইতেছে। দেহ, ইন্দির, মন, ব্র্নিধ, চিত্ত, অহংকার হইতে ইহা প্রেক্ বস্তু।

> জলং পণ্কবদত্যন্তং পণ্কাপায়ে জলং স্ফর্টম্। যথা ভাতি তথাত্মাপি দোষাভাবে স্ফর্টপ্রভঃ।।২০৬।।

অত্যন্ত পিংকল (কর্দমান্ত) জল ও পংক (কর্দম) নীচে বসিয়া গেলে যেমন স্বচ্ছ জলে পরিণত হয় তদ্রুপ দোষ রহিত হইলে আত্মাও স্কুস্পণ্টভাবে প্রকাশিত হইতে থাকে।

[ এখানে দোষ বলিতে উপাধির সংগদোষকে ব্রঝাইতেছে। উপাধিমন্ত আত্যা এবং ব্রহ্ম একই বস্তু। ]

অসন্নিব্রে ভূ সদাত্মনা স্ফর্টং
প্রতীতিরেতস্য ভবেৎপ্রতীচঃ।
ততো নিরাসঃ করণীয় এবা—
সদাত্মনঃ সাধ্বহমাদিবস্ত্রনঃ।।২০৭।।

সত্যস্বর্প আত্মার বিচারের দ্বারা অসতের নিব্তি হইলে এই প্রত্যাগাত্মার স্থান্ট প্রতীতি বা উপলব্ধি হইতে থাকে। অতএব অহংকারাদির অসদাত্মাসম্হের অর্থাং অসদ্বস্তুর উত্তমর্পে দ্রীকরণ অতি আবশ্যক।

## শ্রীশ্রীআদিশঙ্করাচার্য্যবির্রাচত

অতো নায়ং পরাত্মা স্যাদ্বিজ্ঞানময়শব্দভাক্। বিকারিত্বাজ্জড়ংবাচ্চ পরিচিছন্নত্বহেতুতঃ। দুশ্যত্বাভিচারিত্বানানিত্যে নিত্য ইষ্যতে।।২০৮।।

অতএব বিজ্ঞানময় শব্দের দ্বারা যে বিজ্ঞানময় কোশকে অভিহিত করা ষাইতেছে উহাও বিকারী, জড়, পরিচিছন্ন (একদেশব্যাপী, সসীম), দৃশ্য এবং ব্যাভিচারী (চঞ্চল) হইবার দর্ন পরাত্যা হইতে পারে না; কেন না ইহা অনিত্য এবং অনিত্য বস্তু কখনও নিত্য পরাত্যা হইতে পারে না।

#### আনন্দময় কোশ

আनन्मश्रीणिवन्वर्गान्वण्यन्त्र्वालुम्बणाः
भागानन्मभभः श्रिभागिनगृत्वकः एन्वणीर्थानार्यामभः।
भागान्वान्यस्य विचाणि कृष्यनाभानन्त्रत्रः न्वभः
ज्ञा नन्मणि यत साध्युणन्यन्यातः श्रिभः विना।। २०%।।

আনন্দম্বর্প আত্মার প্রতিবিশ্বন্দ্বারা চুন্বিত এবং তমোগ্র্ণের ন্বারা প্রকটিত বৃত্তি আনন্দময় কোশ। উহা প্রিয়াদি অর্থাৎ প্রিয়, মোদ ও প্রমোদ, এই তিন গ্রণ্যক্ত এবং আপন অভীন্ট-পদার্থ প্রাণ্ডিতে প্রকাশিত। প্র্ণাকন্মের পরিপাক হইলে উহার ফলস্বর্প যে স্থ তাহা অন্ত্ব করিবার সময় ভাগাবান্ প্রব্যের ঐ আনন্দময় কোশের স্বয়ংই ভান হইয়া থাকে; বাহান্বারা দেহধারী জীবমাত্রই বিনা প্রয়াসে অতিশয় আনন্দিত হয়।

खाननमञ्जादकाममा मृत्युत्रको न्युजि तुरको। न्युनकाशत्रदातीर्यामणेमशनर्थनामिना।। २১०।।

আনন্দময় কোশের উৎকট অর্থাৎ তীব্র প্রতীতি স্ব্রুণ্ডিতে হয় ; জাগ্রৎ এবং স্বন্দাবস্থায়ও ঈশ্সিত বস্তুর দর্শনাদিন্দারা উহার বর্ংকিঞ্চিৎ ভান হইয়া থাকে।

নৈবায়মান্দময়ঃ পরাত্য়া
সোপাধিকভাৎপ্রকৃতেবিকারাং।
কার্য্যন্থতেঃ স্কৃতিক্রয়ায়া
বিকারসংঘাতসমাহিতভাৎ।।২১১।।

এই আনন্দময় কোশও কিন্তু পরাত্মা নহে, কারণ ইহা উপাধিয়্ক্ত, প্রকৃতির বিকার, শৃভ কম্মের কার্য্য বা ফল এবং প্রকৃতির বিকারসমূহের অর্থাৎ স্থলে শরীরের আগ্রিত।

GF

পঞ্চনামপি কোশানাং নিষেধে মৃক্তিভঃ শ্রুভেঃ। তন্মিষেধার্যাধঃ সাক্ষী বোধরুপোহবশিষ্যতে।।২১২।।

শ্রতির অন্ক্ল যুক্তিসম্হের দ্বারা পণ্ড কোশের নিষেধ করিবার পর ঐ নিবেধের শেষে বোধন্বরূপ এক সাক্ষী আত্যাই অবশিষ্ট থাকিয়া যায়।

> যোহয়য়াত্মা দ্বয়ংজ্যোতিঃ পঞ্চকোশবিলক্ষণঃ। অবদ্থান্তয়সাক্ষী সন্নিবিকারো নিরপ্তনঃ। সদানন্দঃ স বিজ্ঞেয়ঃ দ্বাতমুদ্ধেন বিপশ্চিতা।।২১৩।।

এই প্রকার যে আত্মা স্বরংপ্রকাশ, অমসয়াদি পণ্ডকোশ হইতে পৃথক্, জাগ্রৎ, স্বদন ও স্বর্গিত তিন অবস্থার সাক্ষী হইয়াও নিব্বিকার, নিম্মল, এবং নিত্যানন্দ-স্বর্প উহাকেই বিদ্বান্ প্রেষ্ আপনার আত্মা বলিয়া জানিবেন।

# আত্মদ্বর,পবিষয়ক প্রশ্ন

শিষ্য উবাচ

নিধ্যাত্বেন নিষিদেধষ্ কোশেষেরতেষ্ পণ্ডস্থ। সর্ব্বাভাবং বিনা কিণ্ডিন্ন পশ্যাম্যত্র হে গ্রেরা। বিজ্ঞেমং কিম্ব বস্মুদিত স্বাত্মনাত্র বিপশ্চিতা।।২১৪।।

শিষ্য বলিলেন—হে গ্রন্ধেব! এই পণ্ডকোশ মিথ্যাস্বর্প বলিয়া নিষিদ্ধ হইবার পর আমার তো সর্বাভাবের অর্থাৎ শ্নোর অতিরিক্ত আর কিছ্নই প্রতীতি অর্থাৎ উপলব্ধি হইতেছে না। অতএব আপনার কথনান্সারে ব্লিধ্মান্ প্রেষ কোন বস্তুকে স্বীয় আত্যা বলিয়া জানিবেন?

আত্মস্বর,পনির,পণ

धीग्रज्जुज्जुवाह

সত্যমন্ত্রং ত্বয়া বিশ্বলিপ্যগোহসি বিচারণে। অহমাদিবিকারান্তে তদভাবোহয়মপ্যান্,।।২১৫।।

শ্রীগ্রন্দেব শিষ্যের প্রশেনর উত্তরে বলিতেছেন—হে বিম্বন্! তুমি ঠিক কথাই বলিতেছ, তুমি বিচারে বড়ই নিপ্রণ। দেখ, ষেমন অহংকারাদি তোমার বিকার, তেমনি উহাদের অভাবও আছে। मत्क् रयनान्, ज्यस्क यः श्वयः नान्, ज्यस्क।
ज्याज्यानः रविष्ठातः विष्यं न्, क्यां म्, क्यां मा। २५७।।

এই সকল যাহান্বারা অন্ভব করা যায় এবং যে স্বয়ং কাহারও ন্বারা অন্ভ্ত হয় না অর্থাং যাঁহাকে কেহ জানিতে পারে না, আপন স্ক্রে ব্রন্ধিন্বারা সেই সকলের সাক্ষীকেই তুমি তোমার আত্মা বলিয়া জান।

> তংসাক্ষিকং ভবেত্তত্তদ্যদ্যদ্যেনান্,ভ্,য়তে। কস্যাপ্যনন্,ভ,তার্থে সাক্ষিত্বং নোপয়,জ্যতে।।২১৭।।

যাহা-যাহাম্বারা যাহাকে যাহাকে অনুভব করা যার সে সব উহারই সাক্ষীত্বে ইইয়া থাকে; বিনা অনুভবগম্য পদার্থ কাহারও সাক্ষী হওয়া কদাপি মান্য নহে।

অসৌ স্বসাক্ষিকো ভাবো যতঃ স্বেনান,ভ,য়তে। অতঃ পরং স্বয়ং সাক্ষাৎপ্রত্যগাত্মা ন চেতরঃ।।২১৮।।

নিজের আত্মা স্বরংই নিজের সাক্ষী, কেন না ইহা স্বরং নিজেকেই নিজে তন্ত্ব করে। এই জন্য ইহা হইতে অপর আর কেহ সাক্ষাং অন্তরাত্মা নাই।

> জাগ্রৎস্বপনস্থা পিতথা স্ফার্টভরং যোহসো সম্বজ্যভত প্রত্যগ্রপত্যা সদাহমহমিত্যকঃ স্ফারটেরকধা। নানাকারবিকারভাগিন ইমান্পশ্যরহংধীম্খান্ নিত্যানন্দিচিদাত্যানা স্ফারতি তং বিশ্বি স্বমেতং হৃদি।। ২১৯।।

জাগ্রং, স্বাংন ও স্বাব্বিণ্ড—এই তিন অবস্থাতে যিনি অন্তঃকরণের মধ্যে খাকিয়া সদা অহং—অহং (আমি—আমি) র্পে বহু প্রকারে স্ফ্রিত হইয়া প্রতাগাতার্পে স্পন্টতঃ প্রকাশিত হইতেছেন এবং অহংকার হইতে প্রকৃতির এই নানা বিকারকে সাক্ষীর্পে দেখিয়া নিত্য চিদানন্দর্পে স্ফ্রিত হইতেছেন, হে বংস! তাঁহাকেই তুমি তোমার অন্তঃকরণে বিরাজমান আত্মা বলিয়া ব্রিঝতে চেন্টা কর।

প্রিত্যাগাত্মা বলিতে প্রতি শরীরে অনুভবকারী যে আত্মা বিরাজমান তাঁহাকেই লক্ষ্য করা হইয়াছে। ইহাকে উদ্দেশ্য করিয়াই সকলে অজ্ঞাতভাবে সদা "আমি, আমি" বলিয়া থাকে।

ঘটোদকে বিন্বিতমকবিন্দ্ৰ—
মালোক্য মুটো রবিমেব মন্যতে।
তথা চিদাভাসমুপাধিসংদ্থং
দ্রান্ত্যহমিত্যের জড়োহভিমন্যতে।। ২২০।।

যেমন মৃঢ় ব্যক্তি ঘড়ার জলে প্রতিবিশ্বিত স্থাবিশ্বকে দেখিয়া উহাকে স্থাই মনে করে তদুপে উপাধিতে স্থিত চিদাভাসকে (জীবাত্যাকে) অজ্ঞানী ভ্রমবশতঃ আত্যা অর্থাৎ আমি বলিয়াই মনে করে।

[ চিদাভাসকে চিংপ্রতিবিন্দ্রও কহে। এই দ্বইয়ের দ্বারা জীবা<mark>ত্মাকেই</mark> ব্নুঝায়।

ঘটং জলং তণগতমকবিশ্বং
বিহার সম্বং বিনিরীক্ষ্যতেহকঃ।
তটপথ এতংগিতয়াবভাসকঃ
স্বয়ংপ্রকাশো বিদ্বেষা যথা তথা।।২২১।।
দেহং ধিয়ং চিৎপ্রতিবিশ্বমেতং
বিস্ত্যে ব্লেখা নিহিতং গ্রেয়াম্
দ্রুণ্টারমাতয়ানম্পতবোধং
সম্ব্প্রকাশং সদস্দ্রলক্ষণম্।।২২২।।
নিত্যং বিভ্রং স্বর্গতং স্বৃস্কয়
মন্তর্বহিঃশ্লয়নন্যমাতয়নঃ।
বিজ্ঞায় সম্যঙ্নিজর,পমেতৎ
প্রমান্বিগাপমা বিরজ্যে বিমৃত্যঃ।।২২৩।।

বিশ্বান্ প্রর্থ ঘড়া, জল এবং উহাতে স্থিত স্থেরির প্রতিবিশ্ব—এই সবকে পরিত্যাগ করিয়া যেমন এই তিনের প্রকাশক এবং ইহা হইতে পৃথক্ স্বরং প্রকাশকর্প স্থাকে দেখেন, সেই প্রকার দেহ, ব্দিধ ও চিদাভাস—এই তিন ছাড়া ব্দিধ-গ্রহাতে অবস্থিত সাক্ষীর্প এই আত্যাকে অথণ্ডবোধস্বর্প, সকলের প্রকাশক এবং সং-অসং দুই হইতেই ভিন্ন, নিত্য, বিভ্রু, সন্বব্যাপী, স্ক্ষা, ভিতর-বাহির ভেদ রহিত এবং আপনা হইতে সন্ব প্রকারে অভিন্ন এই আত্যাকে সম্যক্প্রকারে স্বীয়-র্প জানিয়া প্রর্থ পাপরহিত, নিশ্বল এবং অমর হইয়া যায়।

বিশোক আনন্দঘনো বিপশ্চিৎ

স্বন্ধ: কুতশ্চিন্ন বিভেতি কস্যচিৎ।

নান্যোহস্তি পন্থা ভববন্ধম,ক্তে—

বিশা স্বতত্ত্বাবগমং ম,ম,ক্ষাঃ।। ২২৪।।

সেই ব্রিণ্ধমান্ প্রের্ষ শোকরহিত এবং আনন্দঘনর্প হওয়ার ফলে কখনও কাহার হইতে ভীত হন না। ম্রিকামী প্রের্ধের জন্য আত্মতত্ত্বের জ্ঞান ব্যতিরেকে সংসারবন্ধন হইতে ম্রিক্তর আর অন্য কোন পন্থা নাই।

## শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্রাচত

িউপনিষদের খাষিও বলিতেছেন, "নানাঃ পন্থা বিদ্যতেইয়নায়।" প্রম্পদ্ প্রােশ্তির অন্য কোনও পথ নাই।

> त्रक्षािष्टित्र प्रितिब्द्धानः च्याक्षम् कात्रवग् । स्यनाम्विचीय्रक्षानम्मः त्रक्षा मन्त्रमारः वृद्देवः ।। २२७ ।।

७२

ব্রহ্ম এবং আত্যার অভেদ জ্ঞানই ভববন্ধন হইতে মৃত্ত হইবার কারণ, যাহা-দ্বারা বুদ্ধিমান্ পুরুষ অদ্বিতীয় আনন্দস্বর্প ব্রহ্মপদকে প্রাণ্ড করেন।

ি ব্রহ্ম এবং আত্যার অর্থাৎ জীবাত্যার অভেদজ্ঞানই অর্থাৎ একতাই বাস্তবিক জ্ঞান। ইহাই মানবের একমাত্র কাম্য বস্তু। এই জ্ঞানের দ্বারাই মান্ব জন্ম-মরণ-রূপ দ্বঃখ হইতে ম্বান্তি পাইতে পারে। ইহা ছাড়া জীবের আত্যান্তিক দ্বঃখ-নিব্তি ২ওয়্যর আর কোন উপায় নাই। ব

> ব্ৰহ্মভ্,তঙ্ত সংস্তৈত বিদ্বান্নাবৰ্ত্তে প্নঃ। বিজ্ঞাতব্যমতঃ সম্যুগ্ ব্ৰহ্মভিন্নত্বমাত্মনঃ।। ২২৬।।

ব্রহ্মভ্ত হইয়া যাওয়ার পর বিশ্বান্ ব্যক্তি প্নেরায় জন্ম-মরণর্প সংসারচক্রে আর পাতত হয় না। এই জন্য ব্রহ্ম হইতে আত্মাকে অভিন্ন বিলয়া উত্তমর্পে জানা উচিত।

সতাং জ্ঞানমনতং ব্রহ্ম বিশ্যুদ্ধং পরং স্বতঃসিদ্ধম্। নিত্যানদৈদকরসং প্রত্যগভিন্নং নিরস্তরং জয়তি।।২২৭।।

ব্রহ্ম সত্য, জ্ঞানস্বর্পে এবং অনন্ত; উহা শান্ধ, পর অর্থাৎ শ্রেষ্ঠতম, স্বতঃসিন্ধ অর্থাৎ উহাকে সিন্ধ করিবার জন্য কোন প্রমাণের আবদ্যকতা নাই, নিত্য, একমান্ন আনন্দস্বর্প, প্রত্যক (সকলের অন্তর্নতম) ও অভিন্ন এবং নিরন্তর জরব্যক্ত হইতেছেন।

## রন্ধ এবং জগতের একতা

সদিদং প্রমাশ্বৈতং স্বস্মাদন্যস্য বস্তনোহভাবাং। ন হান্যদাস্ত কিঞ্চিৎসম্যক্পরমার্থতিত্তরবোধে হি।। ২২৮।।

এই পরমাদৈবতই একমাত্র সত্যপদার্থ, কারণ এই স্বাত্যা হইতে আতিরিস্ত জার অন্য কোন বস্তুই নাই। এই পরমার্থ-তত্ত্বের পূর্ণ বোধ হইলে অপর কিছ্ই থাকে না।

রিহ্মবেতার রহ্ম ব্যতিরিক্ত অপর কিছ্বেই বোধ হয় না। সব্ব খাল্বদং ব্রহ্মই অনুভব হয়।

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

यिषमः भकनः विषयः नानात् शः প্রতীতমজ্ঞानाः।

जःभन्दः त्रदेश्चन প্রত্যস্তাশেষভাবনাদোষম্।।.২২৯।।

এই সম্পূর্ণ বিশ্ব, যাহা অজ্ঞানন্বারা নানা রূপে প্রতীত হইতেছে, উহা সমুস্ত কলপনা দোষরহিত ব্রহ্মই।

ইহার মন্ম হইল জগং হইতে নাম ও রূপ বাদ দিলে যাহা অবশিষ্ট থাকে তাহা ব্রহ্ম। নানা নাম ও রূপ মায়ান্বারা কল্পিত, বদ্তুতঃ জগং ব্রহ্মের আতিরিদ্র অপর আর কিছু নহে। ইহাই আর একটি উদাহরণন্বারা দপ্ট করিতেছেন।

ন্তকার্য্যভ্তোহপি ন্দো ন ভিন্নঃ
কুন্ডোহদিত সম্বতি তু ন্ংদ্বর্পাং।
ন কুন্ডর্পং পৃথগদিত কুন্ডঃ
কুতো ম্যা কলিপতনামমাতঃ।। ২৩০।।

ম্ত্রিকার কার্য্য হওয়া সত্ত্বেও ঘড়া ম্ত্রিকা হইতে কোন পৃথক্ বস্তু নহে, কারণ উহার সর্বাদকই ম্ত্রিকা হইবার হেতু ঘড়ার রূপ ম্ত্রিকা হইতে ভিন্ন নহে, অতএব ম্ত্রিকাতে মিথ্যা কল্পিত নামমাত্র ঘড়ার সত্তা কোথার?

কেনাপি ম্নিভন্নতয়া স্বর্পং
ঘটস্য সংদর্শয়িতুং ন শক্যতে।
অতো ঘটঃ কন্পিত এব মোহাৎ
ম্দেব সত্যং প্রমার্থভ্তম্।।২৩১।।

মৃত্তিকা হইতে পৃথক্ ঘড়ার রূপ কেহ কখন দেখাইতে পারে না, অতএব ঘড়া তো মোহ বা অজ্ঞানের ন্বারাই কল্পিত, বাস্তবিকপক্ষে সত্যবস্তু তো তত্ত্ব-স্বরূপ মৃত্তিকাই।

ষড়ার প্র্র্বে মৃত্তিকাই ছিল এবং ঘড়ার নাশের পশ্চাতেও মৃত্তিকাই থাকিবে। অতএব যাহা আদিতে নাই এবং অন্তেও নাই, এই প্রকার ঘট বর্ত্তমানেও নাই, উহা তো মৃত্তিকাই।

সদ্বন্ধকার্য্যং সকলং সদৈব
তমাত্রমেতর ততোহন্যদিত।
অস্তীতি যো ব্যক্তিন তস্য মোহো
বনির্গতো নিদ্রিতবংপ্রজন্পঃ।।২৩২।।

সদ্ রন্ধোর কার্য্য বলিয়া এই সকল প্রপণ্ড সতাস্বর্পই, কারণ এই সম্পূর্ণ বিশ্ব তিনি ছাড়া আর কিছ্মই নহে। যে বলে তিনি অর্থাৎ রন্ধা ব্যতীত পৃথক্ কিছ্ম আছে, তাহার মোহ বা অজ্ঞান দ্র হয় নাই। তাহার এই কথা নিদ্রিত ব্যক্তির প্রলাপের অর্থাৎ অর্থহান বাক্যের সমান।

রক্ষৈবেদং বিশ্বমিভ্যেব বাণী শ্রোভীর,তেহথব্বনিষ্ঠা বরিষ্ঠা। তঙ্গাদেতদ্ রক্ষমান্তং হি বিশ্বং নাধিষ্ঠানাশিভ্য়তারোপিতস্য।। ২৩৩।।

"এই সম্পূর্ণ বিশ্ব ব্রহ্মই" এই প্রকার অতি শ্রেণ্ঠ অথব্ব-শ্র্নাত বলিতেছেন। অতএব এই বিশ্ব ব্রহ্মই, কারণ অধিষ্ঠান হইতে আরোপিত বস্তুর পৃথক সত্তা থাকিতেই পারে না।

রিজ্জ্ব (অধিষ্ঠান) হইতে আরোগিত সর্পের কি পৃথক্ সত্তা কখন থাকিতে পারে? কদাপিও নহে।

সত্যং যদি স্যাম্জগদেতদাত্মনো—
হনন্তম্বানিনিগমাপ্রমাণতা।
অসত্যবাদিদ্বমপীশিতুঃ স্যা—
নৈতংগ্রমং সাধ্য হিতং মহাত্মনাম্।।২৩৪।।

র্যাদ এই জগৎ সত্য হয় তাহা হইলে আত্মার অনন্ততাতে দোষ আসে এবং শ্রুতি (বেদ) অপ্রামাণিক হইয়া যায় এবং ঈশ্বরও মিথ্যাবাদী সাব্যস্ত অর্থাৎ ন্থিরীকৃত হন। এই তিনটি কথাই সংপ্রুষ্বিদগের জন্য শ্বুভ এবং হিতকর নহে।

িপরমার্থ তত্ত্বের জ্ঞাতা সর্ম্বজ্ঞ ঈশ্বর ভগবান শ্রীকৃষ্ণ গীতার নবম অধ্যায়ের চতুর্থ এবং পশুম শেলাকে বলিয়াছেন, "মংস্থানি সন্বর্ভাতানি ন চাহং তেম্বর্গিথতঃ। ন চ মংস্থানি ভাতানি পশ্য মে যোগমৈশ্বরম্।" সর্ম্ব ভাত আমাতে প্রতিষ্ঠিত আছে, কিন্তু ভাত আমার অধিষ্ঠান নয়। ভাত আমাতে নাই, নাম-র্পাত্মক জগং আমাতে নাই, আমি কেবল শান্ধ সচিচদানন্দস্বর্প প্র্ণ পরমাত্মা। 'মংস্থানি সন্বভাতানি' প্রথমে ইহা বলা, পশ্চাতে 'ন চ মংস্থানি ভাতানি' ইহা কহা। এই দাই কথা পরস্বর বিরোধী বচন বলিয়া মনে হয়। কিন্তু আমার মায়া অঘটন-ঘটন-পটীয়সী। অতএব হে অর্জ্জন্ন! তুমি যোগেশ্বর্য দেখ। ইহার তাৎপর্য্য হইল পারমাথিক দ্বিষ্টতে জগং নাই, ব্যবহার দ্বিষ্টতে এই জগং আমাতেই প্রতিষ্ঠিত রহিয়াছে এবং আমা হইতে ইহার পৃথক্ অস্তিত্ব নাই, 'নাধিষ্ঠানাং ভিন্নতা আরোপিতস্যা'। এই কথা পরের শেলাকে স্পন্ট করা হইয়াছে।

ঈশ্বরো বৃহত্ততন্জ্ঞো ন চাহং তেষ্ববহ্নিতঃ। ন চ সংস্থানি ভাতানীত্যেবমেব ব্যচীক্লুপং।।২৩৫।।

প্রমার্থ তত্ত্বে জ্ঞাতা শ্রীভগবান্ নিঃসংশ্রে বলিতেছেন, "না তো আমিই ভ্তমধ্যে স্থিত আছি আর না তাহারাই আমার মধ্যে স্থিত আছে"।

ি ভ্রত অর্থাৎ জীব বলিয়া যখন কোন বস্তুর অস্তিছই নাই তখন উহা আমার মধ্যে অথবা আমি উহার মধ্যে এই কথার কোন অর্থাই হয় না। ]

> যদি সত্যং ভবেশ্বিশ্বং সামুক্তাবাপলভাতাম্। যয়োগলভাতে কিণ্ডিদতোহসংস্বন্ধা।। ২৩৬।।

র্যাদ বিশ্ব সত্য হইত তাহা হইলে স্ব্যুপ্তিতেও উহার প্রতীতি অর্থাৎ উপলম্পি হওরা উচিত ছিল ; কিন্তু ঐ সময় ইহার কিছ্রই প্রতীতি হয় না ; অতএব ইহা স্বপেনর ন্যায় অসং ও মিথ্যা।

অতঃ পৃথঙ্নাদিত জগংপরাত্মনঃ
পৃথক্প্রতীতিদত্ত মৃষা গ্রণাহিবং।
আরোপিতস্যাদিত কিমর্থবিতা—
ধিন্ঠানমাভাতি তথা দ্রমেণ।।২৩৭।।

এই জন্য পরমাত্মা হইতে জগতের প্থক্ অগ্নিতত্ব মোটেই নাই, উহার প্থক্ প্রতীতি তো রুজ্বতে সপপ্রতীতির সমান মিথ্যাই। আরোপিত বস্তুর খাবার বাস্তবিকতা কোথার? উহা তো অধিষ্ঠানই ভ্রমবশতঃ ঐ প্রকার ভাসমান হইতেছে।

িকোন সংস্করণে 'গ্নুণাহিবং' স্থানে 'গ্নুণাদিবং' দেখিতে পাওয়া যায়। ইহার ভ্র্থ করিতে হইবে, উহার পৃথক্ প্রতীতি তো গ্নুণী হইতে গ্নুণের পৃথক্ প্রতীতির স্থান উহার পৃথক্ প্রতীতি সম্বর্থা মিথা। l

লাতস্য যদ্যদ্ভ্রমতঃ প্রতীতং লুলৈব তত্তদ্রজতং হি শ্রন্তিঃ। ইদংতয়া রক্ষা সদৈব রূপ্যতে ভারোপিতং রক্ষণি নামমান্তম্।।২০৮।।

অজ্ঞানীর অজ্ঞানবশতঃ যাহা কিছু প্রতীতি হইতেছে উহা ব্রহ্মই, যেমন দ্রমদ্বারা উপলব্ধ রজত বদতুতঃ শৃক্তি বা ঝিনুকই। ইদংর্পে সদা ব্রহ্মকেই বলা হইয়া
থাকে, ব্রহ্মতে আরোপিত জগং তো কেবল নামমান্তই।

#### প্রীশ্রীআদিশৎকরাচার্য্যবির্রাচত

যাহাকে জগৎ বলা হইতেছে উহা প্রকৃতপক্ষে জগৎ নহে, উহা বাস্তবিকপক্ষে ব্রহ্মই। অজ্ঞানীর নিকট অজ্ঞানবশতঃ ব্রহ্ম প্রতীত না হইয়া উহা জগৎর্পে ভাসমান হইতেছে।

# ·ব্রহ্ম-নির**্পণ**

অতঃ পরং ব্রহ্ম সদন্বিতীয়ং
বিশ্বেদ্ধবিজ্ঞানঘনং নিরপ্তানম্।
প্রশান্তমাদ্যন্তবিহুণীনমক্তিয়ং
নিরন্তরানন্দরসন্বর্পম্।।২৩১।।

অতএব পরব্রহ্ম সং, অদ্বিতীয়, শন্বুখ, বিজ্ঞানঘন, নিম্মল, শান্ত, আদি-অন্তর্যাহত, অক্রিয় এবং সর্ব্বদা আনন্দরসম্বর্প।

নিরস্তমায়াকৃতসম্ব ভেদং
নিত্যং সমুখং নিম্কলমপ্রমেয়ম্।
অরুপমব্যক্তমনাখ্যমব্যয়ং
জ্যোতিঃ স্বয়ং কিঞিদিদং চকাস্তি।। ২৪০।।

উহা সমস্ত মায়িক ভেদসমূহ (স্বগত, সজাতীয় ও বিজাতীয়) রহিত, নিত্য, সূখস্বরূপ, কলারহিত অর্থাৎ পূর্ণ এবং প্রমাণাদির অবিষয় এবং উহা অরূপ, অব্যন্ত, অনাম ও অক্ষয় তেজ যাহা স্বয়ংই প্রকাশিত হইতেছে।

জ্ঞাতৃজ্ঞেয়জ্ঞানশ্বন্যমনন্তং নিনিবকিল্পম্। কেবলাখণ্ডচিন্মাতং পরং তত্ত্বং বিদ্ববব্ধাঃ।।২৪১।।

ব্ধজন অর্থাৎ পণিডত, জ্ঞানী ঐ পরমতত্ত্বকে জ্ঞাতা, জ্ঞের ও জ্ঞান এই ত্রিপ্রুটী রহিত, অনন্ত নিব্বিকল্প, কেবল এবং অখণ্ডচৈতন্যমাত্র বলিয়া জানেন।

> ब्बर्ययमम्भारमयः मरनावाहामरगाहत्रम् । ब्रिथ्यसम्मनामग्रन्थः बन्न भूगिः मरुन्मरः ।। ५८५

ঐ ব্রহ্ম ত্যাগ অথবা গ্রহণের অযোগ্য, মন-বাণীর অবিষয়, অপ্রমেয়, আদি-অন্তরহিত, পরিপূর্ণ এবং মহান্ তেজোময়।

## মহাবাক্য-বিচার

তত্ত্বং পদাভ্যামভিধীয়মানয়ো— র্রন্ধাত্মনোঃ শোধিতয়োর্যদীখন্।

७७

# গ্রুত্যা তয়োগ্তত্ত্বমুসীতি সম্য— গেকম্বমের প্রতিপাদ্যতে মুহুঃ।।২৪৩।।

"তত্ত্মসি' (ছান্দোগ্যোপনিষং ৬ ।৮) আদি মহাবাকোর 'তং' এবং 'ছং' পদের দ্বারা শোধন করিয়া উপযর্ক্ত ব্রহ্ম এবং আত্মার শ্রুতিদ্বারা বারন্বার প্রণ একত্ব প্রতিপাদন করা হইয়াছে।

[সার কথা হইল জাঁব ও ব্রন্ধের একত্ব সম্পাদন করাই ছান্দোগ্যোপনিষদের অভিপ্রেত।]

ঐক্যং তয়োল ফিতয়োর্ন বাচ্যয়ো—
নির্গদ্যতেহন্যোন্যবির্দ্ধধন্মির্ণাঃ।
খন্যোতভালোরিব রাজভ্তায়োঃ
ক্পান্ব্রোশ্যোঃ প্রমাণ্যমের্বাঃ।। ২৪৪।।

(রক্ষ এবং আত্মার) একত্ব কেমন, না ষেমন স্থা এবং খদ্যোত অর্থাৎ জোনাকি, রাজা এবং সেবক, সম্দ্র এবং ক্প তথা স্মের, এবং পরমাণ, সদৃশ প্রদপ্র বির্দ্ধ (বিপ্রতি) ধন্মীর একত্ব লক্ষ্যার্থে করা হইরাছে বাস্তবিক বাচ্যার্থে নহে।

[ আচার্যাচরণ প্রমপ্জা শ্রাশংকর যে ভাবে "তত্ত্মসি" মহাবাক্যের বিচার <mark>করিয়াছেন তাহা এইর্প। শ্রুতি "তত্ত্মসি" এই মহাবাক্যদ্বারা 'তং' এবং 'ছং'</mark> পদের অভিধীয়মান বা বাচক ব্রহ্ম এবং জীব এক বলিতেছেন। ইহারা বিরুদ্ধ বা বিপরীত ধম্মী কারণ 'তং' পদের বাচক বন্ধ অসীম, বিভ্র এবং সর্বব্যাপক এবং 'ছং' পদের বাচক জীব সসীম, ক্ষ্বদ্র এবং অলপস্থান ব্যাপক। যেমন ভান্ব ও খুদ্যোত, রাজা ও ভ্তা, সমুদ ও ক্প এবং সুমের ও পরমাণ্রর ঐক্য হইতে পারে <mark>না, তদ্রপে রন্ধোর সহিত জীবের একতা অসম্ভব। এই প্রকার শণ্কা (সংশয়) হওয়া</mark> অতিশয় স্বাভাবিক। দুইটি বিরুদ্ধ ধম্মী বস্তুর একতা বা ঐক্য যে অসম্ভব, ইহা মানুষের মনে জাগা কিছ্ব অস্বাভাবিক নহে। ভগবান্ আচার্য শ্রীশঞ্কর এই শৃত্কার নিরাকরণ করিতে যাইয়া বলিতেছেন, জীব ও ব্রহ্ম বির্দ্ধ ধন্মী হইলেও ইহাদের বির্দেধতা উপাধি কল্পিত, কেন না ঈশ্বরের উপাধি মায়া। এই মায়াই মহত্তত্ত্বাদির কারণ এবং জীবের উপাধি কার্য্যভ্তে পঞ্চ কোষ অর্থাৎ অন্নময়, প্রাণমর, মনোমর, বিজ্ঞানমর এবং আনন্দমর কোষ। এই গ**্রলিই জীবের পর** পর সক্ষা উপাধি বা পরস্পর ভেদক গ<sub>ন্</sub>ণ বা ধন্ম<sup>ণ</sup>। প্রকৃতপক্ষে এই উপাধি যখন মায়ার দ্বারা কল্পিত অর্থাৎ মিথ্যা, তখন ইহাদ্বারা কৃত ভেদও মিথ্যা ইহা নিশ্চিত জানিবে। প্রমাত্মা এবং জীবাত্মার এই উপাধিন্বর নিব্ত হইলে কেহই প্রমাত্মা নয় বা কেহই জীবাত্মা নয়। নরেন্দ্রের রাজা উপাধি এবং সৈনিকের খেটক বা ঢাল উপাধি যদি নিষেধ বা অপনীত করা যায় তাহা হইলে কি থাকে? রাজ্যের সহিত যুক্ত বালয়াই মনুষ্য রাজা খেটক যোগেই মানব সৈনিক, যদি উভয়ের উপাধি অপনোদন করা যায়, তাহা হইলে কেহই ন্পতি নহে এবং কেহই যোদ্ধা বা সৈনিক নহে। উভয়েই সাধারণ মানব মাত্র।

এই স্থলে "তত্ত্মাস" মহাবাকোর 'তং' এবং 'ছং' পদন্দরের বাচ্যার্থ পরিত্যাগ-প্র্বিক লক্ষ্যার্থ গ্রহণ করিরা, এই দ্ইেরের অর্থাৎ জীব এবং রন্ধের একতা প্রতিপাদন করিতে হইবে। ইহা করিতে হইলে লক্ষণাব্যতির সাহায্য আবশাক।

শব্দ উচ্চারণ মাত্রই স্বভাবতঃ যে অর্থের প্রতীতি হয়, তাহাকে শব্দের শন্তার্থ বা বাচ্যার্থ বলে। যেখানে শব্দের বাচ্যার্থ ত্যাগ করিয়া অপর অর্থ গ্রহণ করা <mark>যায়</mark> সেখানে লক্ষণাব্তি হইয়া থাকে। উহা 'জহতী', 'অজহতী' এবং জহতাজহতী' নামে তিন প্রকার। জহতীলক্ষণাতে শক্দের বাচ্যার্থের সর্ব্বথা ত্যাগ করিয়া উ<mark>হার</mark> একেবারে ন্তন অর্থ করা হয়। যেমন "গৎগায়াং ঘোষঃ প্রতিবসতি" অর্থাৎ গৎগায় ঘোষ বাস করিতেছে, কিন্তু ইহা সর্ন্ব প্রকারে অসম্ভব, কারণ গণ্গা-প্রবাহের মধ্যে ঘোষ বাস করিতে পারে না। এই জন্য এখানে 'গঙ্গা' শব্দের অর্থ 'গঙ্গা-প্রবাহ' না করিয়া 'গণ্গার তীর' করা হয়। কিন্তু "তত্ত্মাসি" মহাবাকোর 'তং' এবং 'ছং' পদের বাচ্যার্থ 'ঈশ্বর' এবং 'জীবের' সর্বাথা ত্যাগ করিয়া দিলে উহাদের চৈতনোরও ত্যাগ হইয়া যায় এবং ইহা অভীণ্ট বা অভিলযিত নহে বরং চৈতনোর একতাই ঈশ্সিত। এই জন্য জহতীলক্ষণান্বারা এই পদন্বরের অর্থের একতা হ<mark>ইতে</mark> পারে না। অজহতী লক্ষণায় বাচ্যার্থের ত্যাগ না করিয়া উহার সাথে অন্য অর্থেরও গ্রহণ করা যাইতে পারে। যেমন 'কাকেভ্যো দিধি রক্ষতাম্' অর্থাং কাক হইতে দিধ রক্ষা করিও। এই বাক্যের অভিপ্রায় কেবল কাক হইতে দিধ রক্ষা করাই নহে বরং উহার সাথে কুকুর, বিড়ালাদি অন্য জীব হইতেও দধি স<sub>ন্</sub>রক্ষিত করা ব্<sub>ব</sub>্যায়। অপর আরও একটি উদাহরণদ্বারা ইহা পরিস্ফ<sub>ন্</sub>ট করা যাইতেছে। যদি বলা যায় "শোণ ধার্বাত"। "শোণ" শব্দে এখানে রক্তবর্ণ অর্থাৎ রক্তবর্ণ দোড়াইতেছে। এইস্থলে রক্ত-বর্ণের ধাবন বা দৌড়ান অসম্ভব বলিয়া "শোণ" শব্দে শোণগা্ণবিশিষ্ট অশ্ব ব্বঝাইতেছে নতুবা অর্থের সংগতি বা সামঞ্জস্য হয় না, স্বতরাং "শোণ" শব্দের অর্থ থাকিয়া অন্যার্থের গ্রহণ করা হইয়াছে। কিন্তু "তত্ত্মিস" মহাবাক্যের তং এবং 'ছং' পদের বাচ্যার্থে বিরোধ আছে, অতএব অন্য অর্থ সম্মিলিত বা যোগ করিলেও ঐ বিরোধ দ্রে হইবার নহে। এইজন্য অজহল্লক্ষণাম্বারা উহাদের অর্থাৎ জীব ও ব্রহ্মের একতা সিম্প হইতে পারে না। এই উভয় লক্ষণার অতিরিক্ত যেখানে কিছ, অর্থ রাখা যায় এবং কিছ্ব অর্থ ছাড়া যায়, উহাকে 'জহত্যজহতী' বা 'ভাগত্যাগ' লক্ষণা কহে। যেমন "সোহয়ম" অর্থাৎ "ইহা উহাই", এই বাক্যে 'অয়ম্' পদন্বারা কথিত পদার্থের অপরোক্ষতা বা প্রত্যক্ষতা এবং 'সঃ' পদের বাচ্য পদার্থের পরোক্ষতা বা অপ্রত্যক্ষতার ত্যাগ করিয়া, এই উভয় ব্যাতিরিস্ত যে নি বর্শশেষ পদার্থ উহার একতা বলা হইয়া থাকে। এই প্রকার মহাবাক্যের 'তং' পদের বাচ্য ঈশ্বরের গ্লে সর্ব্বজ্ঞতাদি এবং 'স্থং' পদের বাচ্য জীবের গ্লুণ অল্পজ্ঞতাদির ত্যাগ করিয়া কেবল উভরের অর্থাৎ ঈশ্বরের এবং জীবের চৈতন্যাংশে একতা বলা হয়।

এই কথাই আর একটি উদাহরণন্বারা অধিক পরিস্ফুট বা স্কুসপট করা ষাইতে পারে। যদি বলি "সঃ অয়মু দেবদত্তঃ যো অরং ময়া বিংশতিবর্ষপূর্ব্বং কাশ্যাং দৃষ্টঃ স এব ইদানীং বর্ত্তমান সময়ে প্রয়োগনগরে বিদ্যতে", এই সেই দেবদত্ত যাহাকে আমি বিংশতি বর্ষ প্রেবর্ণ কাশীতে দেখিয়াছিলাম, সেই দেবদত্ত এখন বর্ত্তমানকালে প্রয়াগনগরে অবস্থান করিতেছে। এই বাক্যে বিরুদ্ধাংশ দেশ এবং কাল পরিত্যাগ করিলে কাশীর প্রবর্ণের দেবদত্ত, প্রয়াগের বর্তামান দেবদত্ত একই ব্যক্তি। সেই প্রকার "তত্ত্মাস" মহাবাক্যে 'তং' এবং 'ছং' এই দুই পদের বাচ্যার্থ মায়া এবং অবিদ্যা, এই দুই উপাধি বিরুদ্ধ ধন্মী হইলেও ঈশ্বর এবং জীব উভয়ে চৈতন্যাংশে সমান। ঈশ্বরের চৈতন্যাংশকে ব্রহ্ম বলে এবং জীবের চৈতন্যাংশকে কটেম্থ বা সাক্ষী বলে। বস্তুতঃ উভয়ই এক বা সমান। জীব এবং ঈশ্বরের একতা মহাবাক্যের বাচ্যার্থের দ্বারা সম্ভব নহে পরন্তু লক্ষ্যার্থের দ্বারা সম্ভব। জীবের উপাধি মলিন সত্ত্বনুপ্রধান অবিদ্যা এবং ঈশ্বরের উপাধি বিশ্বন্ধসত্ত্বনুপ্রধান মায়া—অতএব বাচ্যার্থ দুষ্টিতে এই দুইয়ের একতা হইতে পারে না। কিল্ড জীবের এবং ঈশ্বরের উপাধি ত্যাগ করিলে উভয়ের মধ্যে একই চৈতন্য বিদামান অর্থাৎ চৈতন্যাংশে দুইয়ের মধ্যে একতা বর্ত্তমান। অতএব দীন, দঃখীর পে পতিত যে জীব, সে পরমার্থ দুষ্টিতে অনন্তবৈভবসম্পন্ন, মন ও বাণীর অবিষয় নিরুপাধিক ব্রহ্মই।

ভয়োবিরোধঽয়ম্পাধিকলিপতো।
ন বাদতবঃ কশিচদ্পাধিরেষঃ।
ঈশস্য মায়া মহাদিকারণং

জीवमा कार्यः भृगः अक्षरकामम्।। २८७।।

দ্বইয়ের এই বিরোধ কিন্তু উপাধিজন্য এবং এই উপাধিও বাস্তবিক নহে। ঈশ্বরের উপাধি মহত্তত্ত্বাদির কারণর্পা মায়া এবং জীবের উপাধি কার্য্য-র্প পঞ্চকোশ।

ি এই উপাধি না থাকিলে ঈশ্বরও থাকেন না, জীবও থাকে না। কেবল চৈতন্যই চৈতন্য থাকে।

de

এতাবপোধী পরজীবয়োগতয়োঃ
সম্যঙ্নিরাসে ন পরো ন জীবঃ।
রাজ্যং নরেন্দ্রস্য ভটস্য খেটক—
স্তায়োরপোহে ন ভটো ন রাজা।। ২৪৬।।

এই মায়া এবং পশুকোশ পরমাত্মা এবং জীবের উপাধি। ইহাদের উত্তমর্পে বাধ বা নিষেধ হইয়া গেলে না পরমাত্মাই থাকেন না জীবাত্মাই। যেমন রাজ্য রাজার উপাধি এবং ঢাল সৈনিকের উপাধি। এই দুই উপাধি না থাকিলে অর্থাৎ রাজার রাজ্য না থাকিলে এবং সৈনিকের ঢাল না থাকিলে, না কেহ রাজা আর না কেহ যোশ্ধা বা সৈনিক। উভয়েই মানুষ মাত্র।

অথাত আদেশ ইতি শ্রুতিঃ প্রয়ং
নিষেধতি রন্ধাণ কল্পিতং দ্রয়ম্।
শ্রুতিপ্রমাণ্যগ্হীতয়্ত্যা
তয়োনিরাসঃ করণীয় এব।।২৪৭।।

ব্রন্ধে দৈবতের কল্পনা। ['অথাত আদেশো নেতি নেতি' (বৃহদারণ্যকোর্পানষং ২ ।৩ ।৬) বলিয়া ] শ্রুতি স্বয়ং নিষেধ করিতেছেন; অতএব শ্রুতিপ্রমাণাক্ল ম্ভিদ্বারা উপরোক্ত উপাধি সকলের বাধ বা নিষেধ করা উচিত।

নেদং নেদং কলিপতত্বান্ত্র সত্যং
রজ্জী দৃষ্টব্যালবংস্বংশনবচচ।
ইঅং দৃশ্যং সাধ্যযুক্তা \* ব্যপোহ্য
জ্ঞেয়ঃ পশ্চাদেভাবস্তয়োর্যঃ।। ২৪৮।।

এই দৃশ্য কল্পিত হইবার কারণ রক্ত্রতে সর্প প্রতীতির ন্যায় এবং স্বশ্নে ভাসমান বিবিধ পদার্থের মত সত্য নহে। এই প্রকার সাধ্ব যুক্তিশ্বারা বা প্রবল যুক্তিশ্বারা দৃশ্যের নিষেধ বা বাধ করিবার ফলে জীব এবং ঈশ্বরের একত্বভাব অবশিষ্ট থাকে এবং তাহাই জানিবার যোগ্য।

ততম্ত্র তো লক্ষণয়া স্কৃলক্ষ্যো তয়োরখণ্ডৈকরসন্থাসন্ধয়ে। নালং জহত্যা ন তথাজহত্যা কিন্তু,ভয়ার্থাতিয়কয়ৈব ভাব্যম্।।২৪৯।।

জীবাত্মার এবং পরমাত্মার অথতৈডকরসতার সিদ্ধির জন্য মহাবাক্যে লক্ষণা

<sup>\*</sup> পাঠান্তর সাভিযুক্ত্যা

র্কারলেই উহার জ্ঞান হয়। উহার যথার্থ জ্ঞান না তো জহতী লক্ষণান্বারাই সিন্ধ হয় আর না তো অজহতীর ন্বারাই। অতএব এই স্থানে জহত্যজহতী উভয় লক্ষণেরই প্রয়োগ করা আবশ্যক। [২৪৪ শেলাকের ব্যাখ্যা দ্রুণব্য।]

স দেবদত্তোহয়মিতীহ চৈকতা
বির্দ্ধধন্দাংশমপাস্য কথ্যতে।
যথা তথা তত্ত্বমসীতি বাক্যে
বির্দ্ধধন্দান্ভয়ত হিসা।।২৫০।।

(জহতী এবং অজহতী লক্ষণা এই শেলাকে দৃষ্টান্তন্বারা বর্ণন করা হইতেছে।) 'সেই দেবদন্ত এই' এই বাক্যে 'সেই' শন্দের পরোক্ষত্ব এবং 'এই' শন্দের অপরোক্ষত্ব এই দুই বিরুদ্ধ ধন্দমীর বাধ বা নিষেধ করিলে যেমন দেবদন্তের একতাই নিন্পন্ন হয়; সেই প্রকার "তত্ত্বমাস" এই মহাবাক্যে 'তং' পদের বাচ্য ঈশ্বরের উপাধি 'মারা' এবং 'দ্বং' পদের বাচ্য জীবের উপাধি 'অন্তঃকরণ বা পঞ্চকোশ বা অবিদ্যা'— এই দুইরের বিরুদ্ধ ধন্দের্মর বাধ বা নিষেধ করিলে শৃদ্ধেটৈতন্যাংশের একতা সিন্ধ হয়।

[ইহার বিস্তারিত ব্যাখ্যা ২৪৪ শেলাকের ব্যাখ্যায় দেওয়া হইয়াছে বলিয়া এই স্থানে প্নুনরায় দেওয়া হইল না।]

সংলক্ষ্য চিন্মাত্রতয়া সদাত্মনো—
রখণ্ডভাবঃ পরিচীয়তে ব্রুইয়ঃ।
এবং মহাবাক্যশতেন কথ্যতে
রক্ষাত্মনোরৈকামখণ্ডভাবঃ।।২৫১।।

এই প্রকার লক্ষণাদ্বারা জীবাত্যা এবং পরমাত্যার চেতনাংশের একতার নিশ্চর করিয়া ব্লিধমান্ ব্যক্তি উহাদের অখণ্ডভাবের পরিচর প্রাণ্ড হন। এইভাবে শত শত মহাবাক্যদ্বারা ব্রহ্ম এবং আত্যার অর্থাৎ ব্রহ্ম এবং জীবাত্যার অথণ্ডভাবর্গ একতা স্পন্ট কথিত হইয়া থাকে। [ সাধারণতঃ আমরা চারি বেদের চারিটি মহাবাক্যের সহিতই পরিচিত যথা সামবেদের তত্ত্মসি, ঋণ্বেদের প্রজ্ঞানং ব্রহ্ম, বজন্বের্বদের অহং ব্রহ্মাস্মি এবং অথব্রবিদের অয়মাত্যা ব্রহ্ম। ব্রহ্মের স্বর্গ শাস্তে এইভাবে বর্ণিত হইয়াছে যথা— কালব্রয়াবাধিতং ব্রহ্ম, অনাদ্যনন্তং ব্রহ্ম, সত্যাত্যকং ব্রহ্ম, অথণ্ডান্বিতীয়ং ব্রহ্ম, স্বরং প্রকাশাত্যকং ব্রহ্ম, সত্যং জ্ঞানমানন্তং ব্রহ্ম, অগণ্ডানিত্যকং ব্রহ্ম, অগণ্ডাবিতীরং ব্রহ্ম, প্রমাত্তিতন্যাত্যকং ব্রহ্ম ইত্যাদি। ]

#### শ্রীশ্রীআদিশঙ্করাচার্য্যবির্রাচত

42

#### ব্ৰহ্ম-ভাবনা

অস্থ,লমিত্যেতদসন্নিরস্য

সিশং স্বতো ব্যোমবদপ্রতক্র্যন্।

যতো ম্যামান্নিদং প্রতীতং

জহীহি যংস্বাত্যুতয়া গৃহীতয়্।

রক্ষাহমিত্যেব বিশা, শ্ধব, শ্ধ্যা

বিশিধ স্বমাত্যান্মখণ্ডবোধম্।। ২৫২।।

(অস্থ্লমন বহুস্বমদীর্ঘম্' (ব্হদারণ্য কোপনিষৎ ৩ ।৮ ।৭) ইত্যাদি শ্রুতিবাক্যদারা) অসৎ স্থ্লতাদির দ্রীকরণের পর আকাশের সমান ব্যাপক অতর্কা বস্তু অর্থাৎ যাহাকে তর্ক-যুক্তিশ্বারা সিন্ধ করা যায় না, স্বয়ংই সিন্ধ হইয়া থাকে। এইজন্য আত্মর্পে গ্হীত এই দেহাদি মিথ্যাই প্রতীত হয় ,এই সকল মিথ্যা বস্তুতে আত্মব্দিধ পরিত্যাগ করিয়া এবং 'আমিই ব্রহ্ম' এই প্রকার শ্রুধব্নিধশ্বারা অধশ্ভবোধস্বর্প স্বীয় আত্মাকে জান।

মৃতকার্য্যং সকলং ঘটাদি সততং মৃশ্মান্তমেবাভিত—
স্তাবংসজনিতং সদাত্যকমিদং সন্মান্তমেবাখিলম্।
যসমান্ত্রাস্তি সতঃ পরং কিমপি তংসত্যং স আত্যা স্বয়ং
তস্মান্তত্ত্বমাস প্রশান্তমমলং রক্ষান্বয়ং যৎপরম্।।২৫৩।।

যেমন মৃত্তিকার কার্য্য ঘটাদি সর্ম্ব প্রকারে মৃত্তিকাই, তেমনি সং হইতে উৎপ্রত্ন এই সংস্বর্প সম্পূর্ণ জগৎ সন্মাত্রই ; কারণ সং অতিরিক্ত আর কিছনুই নাই। ঐ সত্যই স্বয়ং আতন্না, অতএব যাহা শান্ত, নিম্মল এবং অদ্বিতীয় ব্রহ্ম, তাহা তুমিই।

নিদ্রাকল্পিতদেশকালবিষয়জ্ঞাত্রাদি সর্বাং যথা
মিথ্যা তদ্বদিহাপি জাগ্রতি জগৎপ্বাজ্ঞাকার্য্যত্বতঃ।
যদমাদেবমিদং শরীরকরণপ্রাণাহমাদ্যপ্যসং
তদ্মান্তন্ত্রমসি প্রশাশতমমলং ব্রহ্মাশ্বয়ং যৎপ্রম্।।২৫৪।।

যেমন স্বপ্নে নিদ্রাদোষে কল্পিত দেশ, কাল, বিষয় এবং জ্ঞাতাদি সমস্তই মিখ্যা হইয়া থাকে, তেমনি জাগ্রদাবস্থাতেও এই জগং, স্বীয় অজ্ঞানের কার্য্য হওয়ার নিথ্যাই। যে হেতু এই শরীর, ইন্দির, প্রাণ ও অহংকারাদি সকলই অসত্য, **তুমিই** সেই শান্ত, নির্ম্মল এবং অদ্বিতীর ব্রহ্ম। \*

জাতিনীতিকুলগোত্রদ,রগং
নামর,পগর্পদোষবজ্জিতম্।
দেশকালবিষয়াতিবর্তি যদ্
রক্ষা ভত্তবুমসি ভাবয়াত্মনি।।২৫৫।।

যাহা জাতি, নীতি, কুল এবং গোত্রের পরপারে; নাম, রুপ, গুল এবং দোষ-রহিত এবং দেশ, কাল ও বস্তু হইতেও পৃথক্, তুমি সেই ব্রহ্ম—এইরুপ আপন অন্তঃকরণে চিন্তা কর।

যৎপরং সকলবাগগোচরং
গোচরং বিমলবোধচফরুমঃ।
শরুম্বচিদ্ঘনমনাদিবস্তু যদ্
রক্ষ তত্ত্বমুসি ভাবয়াত্মনি।।২৫৬।।

যাহা প্রকৃতিরও উধের এবং বানীর অবিষয়, নিম্মল জ্ঞানচক্ষর দ্বারা <mark>যাহাকে</mark> জানা যাইতে পারে এবং যে শ্বদ্ধ চিদ্ঘন অর্থাৎ নিবিড় জ্ঞানস্বর্প অনাদিবস্তু, ভূমি সেই ব্রহ্ম—এইর্প আপন অল্ডঃকরণে চিল্তা কর।

ষজ্ভির, ন্মিভিরযোগি যোগিহ,দ—
ভাবিতং ন করগৈবিভাবিতম্।
ব্দুধ্যবেদ্যমনবদ্যভ্তি যদ্
রক্ষ তত্ত্বমসি ভাবয়াত্মনি।। ২৫৭।।

বিনি (ক্ষুধা, পিপাসা, শোক, মোহ, জরা ও মৃত্যু) এই ছর উম্মি বিজ্জ ত, যোগিজন যাঁহাকে হৃদরে ধ্যান করেন, যাঁহাকে ইন্দ্রিয়াদিন্বারা গ্রহণ করা যায় না

\* ইহার পর কোনও সংস্করণে এই শেলাকটি দেখিতে পাওয়া যায়—

যুদ্র দান্ত্যা কলিপতং তদিববেকে ডক্তন্মান্থ নৈব তদ্মান্বিভিন্ন।

স্বশ্বে নতে স্বশ্ববিশ্বং বিচিত্রং স্বস্মান্ভিন্নং কিন্তু দৃন্টং প্রবোধে।।

যাহাতে ভ্রমবশতঃ কোন বদতু কল্পিত হইয়া থাকে, বিচার করিবার পর উহা তদুপই প্রতীত হয়, উহা হইতে প্থক্ কিছু হয় না। দ্বান নাট হইবার পর অর্থাৎ দ্বান ভাগের পর জাগ্রদবদ্থাতে কি বিচিত্র দ্বান-প্রপণ্ড আপনা হইতে পৃথক দ্বিট-গোচর হয়?

এবং যিনি ব্রুন্ধিরও অগম্য তথা স্তুতি করিবার যোগ্য, তুমি সেই রক্ষ—এই প্রকার চিত্তে চিন্তা কর।

দ্রান্তিকন্পিভজগৎকলাশ্রমং

স্বাশ্রমং চ সদসন্বিলক্ষণম্।

নিম্কলং নির্মানম্ন্ধিমদ্

রক্ষ তত্ত্বমসি ভাবয়াত্মনি।। ২৫৮।।

যিনি এই দ্রান্তি কল্পিত জগদ্পে কলার বা শিলেপর আধার, স্বরংই আপনাব আশ্রর স্থিত, সং এবং অসং উভয় হইতে ভিন্ন এবং যিনি নিরবয়ব, উপমা রহিত এবং পরম ঐশ্বর্যাসম্পন্ন, সেই পরব্রহ্মই তুমি—চিত্তে এইর্প চিন্তা কর।

> জন্মবৃদ্ধিপরিণত্যপক্ষয়— ব্যাধিনাশনবিহুণীন্মব্যয়ম্। বিশ্বসৃদ্ট্যবন্ঘাতকারণং ব্রহ্ম তত্ত্বমুসি ভাবয়াত্মনি।। ২৫৯।।

র্ষিনি জন্ম, বৃণ্ধি, পরিণতি, অপক্ষয় (হ্রাস), ব্যাধি ও নাশ—শরীরের এই ছয় বিকাররহিত ও অবিনাশী এবং বিশেবর স্থিট, পালন এবং বিনাশের কারণ সেই ব্রহাই তুমি—এই প্রকার স্বীয় মনে চিন্তা কর।

অস্তভেদমনপাস্তলকণং
নিস্তরংগজলরাশিনিশ্চলম্।
নিত্যমুক্তমবিভক্তমুক্তি যদ্
রক্ষ তত্ত্বমসি ভ্রেয়াত্মনি।। ২৬০।।

যিনি ভেদরহিত এবং অপরিণামস্বর্প, তরংগহীন জলরাশির সমান নিশ্চল. নিতাম্ব্র এবং বিভাগরহিত সেই ব্লাই তুমি—এইর্প মনে বিচার কর।

একমের সদনেককারণং
কারণান্তরনিরাসকারণম্।
কার্য্যকারণবিলক্ষণং স্বয়ং
রক্ষ তত্ত্বর্মাস ভাবয়াত্মনি।। ২৬১।।

যিনি এক হইরাও অনেকের বা বহুর কারণ এবং অন্য কারণেরও ফিনি নিষেধের কারণ, কিন্তু ফিনি স্বয়ং কার্য্য-কারণভাব হইতে পৃথক্ সেই ব্রহ্মই তুমি —এই প্রকার মনন কর। নিব্রিকলপকমনলপমক্ষরং যংক্ষরাক্ষরবিলক্ষণং প্রম্। নিত্যমব্যয়স্ক্র্যং নিরপ্তনং রুক্ষ তত্ত্বমসি ভার্যাত্মনি।।২৬২।।

যিনি নি বিশ্বকিলপ, ভ্মা এবং অবিনাশী, ক্ষর (শরীর) ও অক্ষর (জীব) হইতে ভিন্ন এবং অব্যয় অর্থাৎ অক্ষর ও অবিনাশী, আনন্দস্বর্প ও নিন্কলংক, সেই ব্রহ্মই তুমি—এইর্প হ্দয়ে চিন্তা কর।

যদিবভাতি সদনেকধা স্তমা—

স্লামর পুগাপুণিবিক্তিয়াত্মনা।
হেমবংস্বয়মবিক্তিয়ং সদা

ক্রন্ধ তত্ত্বমসি ভাবয়াত্মনি।। ২৬৩।।

যিনি সর্বাদা সং এবং স্বাবর্ণের ন্যায় নিবিবকার হইয়াও ল্রমের দ্বারা হার-কুণ্ডল-বলয়াদির সমান নাম, র্প, গ্র্ণ এবং বিকারর্পে প্রতিভাসমান হন, সেই ব্রহাই তুমি—এইর্প আপন চিত্তে চিন্তা কর।

> যদ্চকাস্ত্যনপরং পরাংপরং প্রত্যগেকরসমাত্মলক্ষণম্। সত্যচিংস,খমনস্তমব্যয়ং ব্রহ্ম তত্ত্বমসি ভাবয়াত্মনি।। ২৬৪।।

ষাঁহার পরে আর কেহই নাই, এইর্প ভাবে বিনি প্রকাশমান, অব্যক্ত প্রকৃতিরও পরপারে বিনি অবিস্থিত, প্রত্যক্, একরস এবং সকলের অন্তরাত্মা এবং সচিদানন্দ-স্বর্প, অনন্ত ও অব্যয় (অক্ষয়, অবিনাশী, অপরিবর্ত্তনশীল), সেই ব্রহ্মই তুনি
এই প্রকার আপন অন্তঃকরণে চিন্তা কর।

উক্তমর্থনিমমাত্যনি স্বয়ং
ভাবয় প্রথিতয়্কিভিধিয়া।
সংশ্যাদিরহিতং করাম্ব্রবং
তেন তত্ত্বনিগ্নো ভবিষ্যতি।।২৬৫।।

এই প্রেশান্ত বিষয়কে স্বীয় বৃদ্ধিদ্বারা বেদান্তের প্রাসিদ্ধ যুদ্ভির সহিত আপন চিত্তে স্বয়ং বিচার কর। ইহা হইতে করতলগত জলের ন্যায় সংশয়-বিপর্যায় রহিত তত্ত্বোধ হইবে। দ্বং বোধমাত্রং পরিশ্বদ্ধতত্ত্বং বিজ্ঞায় সঙ্ঘে নৃপ্রচচ সৈন্যে। তদাত্মনৈবাত্মনি সন্বাদা দিথতো বিলাপয় ব্রহ্মণি দ্বাজাত্ম্।। ২৬৬।।

সৈনিক মধ্যে অবিস্থিত নৃপতির সমান ভ্তগণের সংঘাতর্প (সমিণ্টি-র্প) শরীরের মধ্যে স্থিত স্বয়ংপ্রকাশ বিশান্ধ তত্ত্বক জ্ঞাত হইয়া সদা তন্ময়ভাবে স্বাস্বরূপে স্থিত থাকিয়া সম্পূর্ণ দৃশ্যবর্গকে ঐ রক্ষে লীন কর।

ি সাধককে কি ভাবে আত্ম-চিন্তা করিতে হইবে তাহার সঙ্কেত এখানে আচার্য্যচরণ করিতেছেন।

বুশ্ধো গ্রহায়াং সদসন্বিলক্ষণং
বিকাসিত সতাং প্রমন্বিতীয়ন্।
তদাত্মনা যোহত বসেদ্ গ্রহায়াং
প্রনব্ তস্যাৎগগ্রহাপ্রবেশঃ।। ২৬৭।।

সেই সং-অসং হইতে বিলক্ষণ অর্থাৎ পৃথিক্ অদ্বিতীয় সত্য পরব্রহ্ম বৃদ্ধিরূপ গৃহাতে বিরাজমান আছেন। যিনি এই গৃহাতে উহার (পরব্রহ্মের) সহিত
একর্প হইয়া নিবাস করেন, হে বংস! তাঁহাকে প্নরায় শরীরর্প কন্দরে আর
প্রবেশ করিতে হয় না অর্থাৎ তাঁহাকে প্নঃ জন্মগ্রহণ করিতে হয় না—মৃত্ত হইয়া
বায়।

## বাসনা-ত্যাগ

জ্ঞাতে বস্ত্তন্যপি বলবতী বাসনানাদিরেষা
কর্ত্তা ভোক্তাপ্যহমিতি দৃঢ়া যাস্য সংসারহেতুঃ।
প্রত্যগ্দৃস্ট্যাত্মনি নিবসতা সাপনেয়া প্রযন্ত্রা—
ক্রিক্তি প্রাহ্মস্তিদিহ মুনয়েরা বাসনাতানবং যং।। ২৬৮।।

জন্ম-মরণর প সংসারের হেতু 'আমি কর্ত্তা এবং আমি ভোক্তা' ইহার দ্চতার জন্য হইয়া থাকে, অতএব আত্মবস্তুর জ্ঞান হইয়া যাওয়ার পরও আন্তরদ্ণিটর দ্বারা আত্মস্বর্পে স্থিত হইয়া প্রযন্তপ্ত্বিক ঐ প্রবল অনাদিবাসনার পরিত্যাগ করা উচিত; কারণ এই সংসারে বাসনার ক্ষীণতাকেই ম্নিগণ ম্বিক্ত কহিয়াছেন।

অহংমমেতি যো ভাবো দেহাক্ষাদাবনাত্মনি। অধ্যাসোহয়ং নিরঙ্গুব্যো বিদ্বা স্বাত্মনিষ্ঠয়া।। ২৬৯।। দেহ ও ইন্দ্রিয়াদি অনাত্মবঙ্গুসমূহে যে জীবের 'অহং-মম' 'অর্থাং' আমি ও 'আমার' ইত্যাকার ভাব তাহাই অধ্যাস। বিদ্বান্ ব্যক্তির কর্ত্তব্য আত্মনিষ্ঠার দ্বারা ইহাকে দ্বে করিয়া ফেলা।

> জ্ঞান্বা প্রত্যাত্যানং বৃদ্ধতদ্বৃত্তিসান্দিশম্। সোহহনিত্যের সদ্বৃত্ত্যানাত্যনাত্যমতিং জহি।।২৭০।।

প্রত্যগাত্মর্প (দেহ মধ্যে অবন্থিত অল্তর্য্যাম আত্মাকে প্রত্যগাত্মা কহে)
নিজেকে বর্দিধ এবং উহার ব্তিসম্হের সাক্ষী জানিয়া "আমিই সেই" এই প্রকার
সমীচিন বা যথার্থ ব্তিশ্বারা অনাত্ম-বস্তুতে ব্যাপক যে আত্মবর্দিধ তাহা ত্যাগ
কর।

लाकान,वर्खनः छाख्ना छाङ्ना एमशान,वर्खनम्। भाष्टान,वर्खनः छाङ्ना ष्टाशामाशनग्नः कृत्,।।२५১।।

লোকবাসনা, দেহবাসনা এবং শাস্ত্রবাসনা—এই তিন বাসনা ত্যাগ করিয়া আত্মাতে যে সংসার-অধ্যাস তাহা পরিত্যাগ কর।

[লোকবাসনা বলিতে এখানে আচার্য্যপাদ স্বর্গাদিলোক বা বিষণ্ণলোকাদির ইচ্ছাকে লক্ষ্য করিতেছেন।]

লোকবাসনয়া জন্তোঃ শাস্ত্রবাসনয়াপি চ। দেহবাসনয়া জ্ঞানং যথাবনৈব জায়তে।।২৭২।।

লোকবাসনা, শাস্ত্রবাসনা এবং দেহবাসনা—এই তিন বাসনার কারণই জীবের ঠিক-ঠিক জ্ঞান হয় না অর্থাৎ প্রকৃত যে আত্মজ্ঞান বা ব্রহ্মজ্ঞান তাহা হয় না।

সংসারকারাগৃহমোক্ষমিতেছা—
রয়োময়ং পাদনিবন্ধশৃত্থলম্।
বদন্তি তজ্জাঃ পট্বাসনাত্রয়ং
যোহস্মান্বিম্ডঃ সম্পৈতি ম্ভিম্।।২৭৩।।

সংসারর্প কারাগার হইতে মৃক্তীচ্ছু ব্যক্তির পক্ষে ব্রহ্মজ্ঞ প্রর্ম এই বাসনা-ত্রাকে পারের লোহবেন্টনী বা বেড়ী বলিয়া নিদ্দেশি করিয়াছেন। যিনি ইহা হইতে নিম্কৃতি পাইয়াছেন তিনি মোক্ষ প্রাণ্ড করিতে সক্ষম।

ি যিনি লোকবাসনা, শাস্ত্রবাসনা ও দেহবাসনা ত্যাগ করিয়াছেন, তিনি মৃত্তির স্বারে পে'ছাইয়া গিয়াছেন জানিবে।

জলাদিসম্পর্কবিশাংপ্রভ্,ত— দুর্গন্ধধ্,তাগাুর্,দিব্যবাসনা। সংঘর্ষ পেনৈর বিভাতি সম্য—

শ্বিধ্য়মানে সতি বাহ্যগদেধ।। ২৭৪।।
অন্তঃশ্রিতানন্তদ্বন্তবাসনা—
ধ্লীবিলিপ্তা প্রমাত্যাবাসনা।
প্রজ্ঞাতিসংঘর্ষণতো বিশ্বদ্ধা।
প্রতীয়তে চন্দনগন্ধবংস্ফ্ব্টা।। ২৭৫।।

যেমন জলাদির সংসর্গে অন্য কোন অত্যন্ত দুর্গন্ধযুক্ত বস্তুর প্রলেপ অগ্রের্কান্ডের উপর দিলে উহার দিব্য স্কান্ধ ঢাকা পড়িয়া যায় এবং ঘর্ষণান্বায় উহার
বাহ্য দুর্গন্ধ দুর হইবার পর স্কান্ধ উপলব্ধি হয়, তেমনি অন্তঃকরণে স্থিত অনন্ত
দ্বন্ধ্বাসনার্পী ধ্লার দ্বারা আচ্ছয় পরমাত্যবাসনা ব্রিধ্র অত্যন্ত সংঘর্ষণে
শ্বেধ হইয়া চন্দনের গন্ধের সমানই প্রকাশিত হইয়া থাকে।

অনাত্মবাসনাজালৈ স্তিরোভ্,তাত্মবাসনা। নিত্যাত্মনিষ্ঠয়া তেষাং নাশে ভাতি স্বয়ং স্ফুটা।।২৭৬।।

অনাত্ম বাসনাসমূহের দ্বারা আত্মবাসনা ঢাকা পড়িয়া গিয়াছে; অতএব নিরন্তর আত্মনিষ্ঠায় স্থিত থাকিলে অনাত্মবাসনার নাশ হইবার ফলে আত্মবাসনা স্পন্ট ভাসমান হইতে থাকে।

যথা যথা প্রত্যগবস্থিতং নন—

স্তথা তথা মুঞ্চি বাহ্যবাসনাঃ।

নিঃশেষমোক্ষে সতি বাসনানা—

মাত্যানুভূতিঃ প্রতিবন্ধশ্ন্যা।। ২৭৭।।

মন যেমন যেমন অন্তম্ব হইতে থাকে, তেমন তেমন উহা বাহ্য বাসনা-সম্হকে ছাড়িতে থাকে। যখন বাসনানিচয় হইতে মন সম্পূর্ণ নিষ্কৃতি লাভ করে, তখন প্রতিবন্ধশ্না অর্থাৎ অবাধিত আত্যার অন্ভব হয়।

সার কথা হইল বাসনা ক্ষয় হইলে মনোনাশ হয় এবং মনোনাশ হইলে উপাধি রহিত স্বয়ংপ্রকাশ আত্মার অনুভব হয়।

## অধ্যাস-নিরসন

স্বাত্মন্যের সদা দিথত্যা মনো নশ্যতি যোগিনঃ। বাসনানাং ক্ষমণ্চাতঃ স্বাধ্যাসাপনমং কুর্।। ২৭৮।।

চিত্তবৃত্তির নিরোধ করিয়া নিরন্তর আত্মস্বর্পেই স্থিত থাকিলে যোগীর

মন নণ্ট হইয়া যায় এবং বাসনাসমূহেরও ক্ষয় হয়; অতএব আপন অধ্যাস দ্র কর।

[ অর্থাৎ আত্মাতে যে দেহবর্ন্ধ অথবা দেহে যে আত্মবর্ন্ধ তাহা ত্যাগ কর। ]

তমো দ্বাভ্যাং রজঃ সত্তনাৎসত্তনং শনুদ্ধেন নশ্যতি। তদ্মাৎসত্ত্বনাবণ্টভ্য দ্বাধ্যাসাপনয়ং কুরু।।২৭৯।।

রজোগন্ব এবং সত্ত্বন্ধের দ্বারা তমঃ, সত্ত্বন্ধারা রজঃ এবং শন্ধ্সত্ত্বদ্বারা সত্ত্বস্থারে নাশ হয়, অতএব শন্ধ সত্তের আগ্রয়ে আপন অধ্যাস দ্ব কর।

প্রারন্ধং পর্য্যতি বপর্রিতি নিশ্চিত্য নিশ্চলঃ। ধৈর্য্যমালন্য যম্ভেন স্বাধ্যাসাপনয়ং কুর্।।২৮০।।

প্রারন্থই শরীরকে পোষণ করে; এইর্প নিশ্চয় করিয়া নিশ্চলভাবে ধৈর্য্য ধারণ করতঃ যত্নপ**্**ৰবিক আপন অধ্যাস দ্র কর।

> नारः জीवः পরং রক্ষেত্যতদ্ব্যাব্তিপ্ত্বক্ষ্। ৰাসনাবেগতঃ প্রাণ্ডস্বাধ্যাসাপনয়ং কুর্।।২৮১।।

আমি জীব নহি, আমি পরব্রহ্ম, এই প্রকার আপনাতে জীবভাবের নিষেধ-প্র্বিক, বাসনাত্রয়ের বেগ হইতে প্রাণ্ড জীবত্বের অধ্যাস পরিত্যাগ কর।

[বাসনাত্রের কথা প্র্বেব বলা হইরাছে যথা লোকবাসনা, শাস্ত্রবাসনা ও লেহবাসনা।]

> শ্র্ত্যা যুক্তা স্বান্ত্ত্যা জ্ঞাত্বা সাব্বতিনুমাতনুনঃ। ক্লিচ্চাভাসতঃ প্রাণ্ডস্বাধ্যাসাপনয়ং কুরু,।।২৮১।।

শ্রুতি, যুদ্ধি এবং আপন অনুভবন্বারা আত্মার সর্বাত্মতাকে জানিয়া, কোন সময়ে শ্রমবশতঃ প্রাণ্ড আপন দেহে যে আত্মব্দিধর্প অধ্যাস তাহা ত্যাগ কর।

> অনাদানবিস্গাভ্যামীষয়াঙ্গি ক্রিয়া ম্বনেঃ। তদেকনিষ্ঠয়া নিতাং ত্বাধ্যাসাপনয়ং কুর্বা।২৮৩।।

প্রবোধিত মুনির কোনই বস্তু গ্রাহ্য বা ত্যাজ্য না থাকার তাঁহার কোনও কর্ত্তব্য নাই। অতএব নিরন্তর আত্মনিষ্ঠান্বারা আত্মাতে অবস্থিত হইয়া অধ্যাস ত্যাগ কর। তত্ত্বনস্যাদিবাক্যোথ ব্রহ্মাতৈ নুকত্ত্ববোধতঃ। ব্রহ্মণ্যাত নুদার্চ্যায় স্বাধ্যাসাপনয়ং কুর্বা। ২৮৪।।

'তত্ত্বমস্যাদি' মহাবাক্য হইতে উৎপন্ন ব্রহ্ম এবং আত্মার একতাজ্ঞানে ব্রহ্মে খাত্মবৃদ্ধি দৃঢ় করিবার জন্য অধ্যাস দ্ব কর।

> অহংভাৰস্য দেহেহিদ্মিলিঃশেষবিলয়াবধি। সাৰধানেন যুক্তাত্মা স্বাধ্যাসাপনয়ং কুরু।।২৮৫।।

এই দেহে যে অহংভাব হইতেছে, উহার যতক্ষণ পর্যান্ত পূর্ণরূপে বিলয় না হইয়া যায় ততক্ষণ সাবধানতাপ্রিবকি যুক্তচিত্ত হইয়া আপন অধ্যাস ত্যাগ কর।

> প্রতীতিজীবিজগতোঃ স্বণ্নবদ্ভাতি যাবতা। তাবলিরনতরং বিশ্বন্স্বাধ্যাসাপনয়ং কুর্বা।২৮৬।।

যতক্ষণ পর্য্যনত স্বপেনর ন্যায় জীব ও জগতের প্রতীতি বা উপলব্ধি না হইতেছে, ততক্ষণ পর্য্যনত হে বিদ্বন্! আপন আত্মাতে যে অধ্যাস হইতেছে তাহা নিরন্তর ত্যাগ কর।

হিবনের দ্শ্য বস্তু স্বপনাবস্থার সত্য বিলয়াই মনে হয়। স্বপনভঙগের পর বেমন মিথ্যা বিলয়া উহা অন্দ্ভব হয়, তদ্পে জ্ঞান না হওয়ায় জীব ও জগৎ সত্য বিলয়া ধারণা হয়, জ্ঞান হইতে উহা সর্বাধা মিথ্যা বিলয়াই বোধ হইয়া থাকে।

নিদ্রায়া লোকবার্ত্তায়াঃ শব্দাদেরপি বিস্মৃতেঃ। কচিন্নাবসরং দত্তনা চিন্তয়াতনানমাতনুনি।।২৮৭।।

নিদ্রা, লোকিক কথাবার্ত্তা অথবা শব্দাদিশ্বারা আত্মবিস্মৃতির অবসর না দিয়া [অর্থাৎ কোন কারণেই স্বর্পান্সন্ধান না ভ্রিলয়া] স্বীয় অন্তঃকরণে সতত আত্মচিন্তন কর।

> মাতাপিরোম'লোদভ্তং মলমাংসময়ং বপ্ঃ। ত্যন্তবা চাণ্ডালবদ্দ্রং রক্ষীভ্য়ে কৃতি ভব।।২৮৮।।

পিতা-মাতার মল হইতে উৎপন্ন এবং মল এবং মাংসন্বারা পূর্ণ এই শরীরকে চণ্ডালের ন্যায় দূর হইতেই ত্যাগ-করতঃ এবং ব্রহ্মভাবে স্থিত হইয়া কৃতকৃত্য হও।

> ঘটাকাশং মহাকাশ ইবাত্যানং পরাত্যান। বিলাপ্যাথণ্ডভাবেন ত্যুফীং ভব সদা মুনে।।২৮৯।।

হে মুনে! ঘটাকাশ নাশ হইলে যেমন মহাকাশে মিলাইয়া যায়, তদ্র্প ভীবাত্মাকে পরমাত্মাতে লীন করিয়া সর্বাদা অথণ্ডভাবে মৌন হইয়া স্থিত থাক। স্বপ্রকাশমধিষ্ঠানং স্বয়ংভ্,য় সদাত্মনা। রক্ষাণ্ডমপি পিণ্ডাণ্ডং ত্যজ্ঞাতাং মলভাণ্ডবং।।২৯০।।

জগতের অধিষ্ঠান যে স্বরংপ্রকাশ পরব্রহ্ম, সেই সংস্বর্পের সহিত এক হইরা পিশ্ড অথাৎ দেহ এবং ব্রহ্মাণ্ড অর্থাৎ জগৎ এই দুই উপাধিকেই মলপূর্ণভাশ্ডের সমান পরিত্যাগ কর।

> চিদাত্মনি সদানদ্দে দেহর,ঢ়ানহংধিয়ম্। নিবেশ্য লিঙ্গম,ৎস্ত্যু কেবলো ভব সর্ব্দা।।২৯১।।

দেহে ব্যাণত অহংব্রণিধকে নিত্যানন্দস্বর্প চিদাত্মাতে পিথত করিয়া লিঙ্গশরীরের অর্থাৎ স্ক্রেদেহের অভিমান ত্যাগান্তে সদা অন্বিতীয়র্পে পিথত থাক।

যত্রৈষ জগদাভাসো দর্পণাল্তঃ প্রেং যথা। তদ্রন্ধাহামিতি জ্ঞাদা কৃতকৃত্যো ভবিষ্যাস।।২৯২।।

যাঁহাতে এই জগতের আভাস (অস্পণ্ট বা ক্ষীণ প্রকাশ) দপ্রণে প্রতিবিস্বিত নগরের তুল্য প্রতীত হইতেছে, সেই ব্রহ্মই আমি, এইর্পে জ্ঞান হইলে তুমি কৃতার্থ হইয়া যাইবে।

ি এই উপমাটিই প্রীদক্ষিণাম্তি দেতারে দেওয়া হইয়ছে—
বিশ্বং দপ্ণদ্শ্যমাননগরীতুল্যং নিজান্তর্গতং, পশ্যমাত্মনি মায়য়া বহিরিবোশ্ভ্তং
যথানিদ্রা।
য়ঃ সাক্ষী কুর্তে প্রবোধসময়ে স্বাত্মনমেবাব্যয়ম্, তদৈম প্রীগ্রম্ত্রিয় নমঃ.ইদং

ঃ সাক্ষী কুর্তে প্রবোধসময়ে স্বাত্যনমেবাব্যরম্, তস্মৈ শ্রীগ্রুম্<u>ওয়ে নমঃ ইদং</u> শ্রীদক্ষিণাম্<u>র্</u>সয়ে।]

যৎসত্যভ্তং নিজর্পমাদ্যং

চিদন্বয়ানন্দমর্পমাক্রমন্।
তদেত্য মিথ্যাবপ্রবৃৎস্টেজত—

চৈছল্ব্যবন্দেবমন্পাত্তমাত্রনঃ।। ২৯৩।।

যে চেতন, অণ্বিতীয়, আনন্দস্বর্প এবং নিণ্ক্রিয় ব্রহ্ম সত্যস্বর্প এবং আপনারই আদ্য বা মূল স্বর্প, উহাকে প্রাণ্ত হইয়া নটের (অভিনেতার) ন্যায় পোষাকপরা এই শরীরর্পী মিথ্যা বেশের আস্থা বা ভরসা পরিত্যাগ করে।

সার কথা হইল অভিনেতা যেমন অভিনয় শেষ হইলে তাহার বেশভ্ষার উপর মমত্ব না রাখিয়া ও ক্ষণকাল বিলম্ব না করিয়া উহাকে ত্যাগ করে তদুপ ম্ম্বক্ষ্র কর্ত্তব্য এই মিথ্যা শরীরের উপর আস্থা বা বিশ্বাস না রাখিয়া অবিলম্বে ইহার উপর হইতে মমত্ব ত্যাগ করা।

## অহংপদার্থ-নির্পণ

সৰ্বাত্যনা দৃশ্যমিদং ম্বৈব
নৈবাহমৰ্থঃ ফণিকত্বদৰ্শনাং।
জানাম্যহং সৰ্বমিতি প্ৰতীতিঃ
কুতোহহমাদেঃ ফণিকস্য সিম্পেং।। ২৯৪।।

এই দৃশ্য-জগৎ সন্ব'প্রকারে মিথ্যাই। ইহার ক্ষণিকতা দেখিতে পাওয়া যায় ; অতএব ইহা অহংপদার্থ হইতে পারে না। অতঃ এই ক্ষণস্থায়ী অহংকারের 'আমি স্ব জানি'—এইর্প প্রতাতি বা উপলম্বি কি করিয়া হইতে পারে?

অহংপদার্থ স্থহমাদিসাক্ষী
নিত্যং স্বয়ু পতাবপি ভাবদর্শনাং।
ব্রুতে হাজো নিত্য ইতি প্রুতিঃ স্বয়ং
তংপ্রত্যগাত্মা সদসন্বিলক্ষণঃ।। ২৯৫।।

অহংপদার্থ তো অহংকারাদির সাক্ষী, কারণ উহার সত্তা বা অণ্টিতত্ব সন্ধন্শিত অবস্থাতেও দেখিতে পাওয়া যায়। স্বয়ং শ্রন্তিও উহাকে 'অজোনিতাং'—এই প্রকার বলেন। অতএব উহা প্রত্যগাত্যা এবং সং-অসংর্প মায়া হইতে বিলক্ষণ বা ভিন্ন।

প্রিত্যগাত্মা বা সাক্ষী-চৈতন্য সদসংর্প মায়া হইতে প্থক্ পদার্থ। ইহা নিতা ও অজ এবং মায়া ক্ষণস্থায়ী।]

> বিকারিণাং সন্ধাবিকারবেত্তা নিভ্যোহবিকারো ভবিতুং সমহণিত। মনোরথদ্বশ্নসমুষ্মণিত্ব, স্ফর্টং প্রনঃ প্রনদ্শিসস্ত্রনেতয়োঃ।। ২৯৬।।

অহংকারাদি বিকারী বস্তুসমূহের সমস্ত বিকারের জ্ঞাতা নিত্য এবং অবিকারী হওয়া উচিত। মনোরথ-স্বগন এবং স্ব্রুণিতকালে এই স্থ্ল-স্ক্রু দূই শরীরের অভাব বারবার স্পণ্ট দূটিগোচর হয় অতএব ইহা 'অহংপদার্থ আত্যা' কি করিয়া হইতে পারে?

[ অর্থাৎ অহংকার কখনও 'অহংপদার্থ আত্মা' হইতে পারে না। সংকলপ করিবার সময়, স্বান দেখিবার সময় এবং স্ফাণিত বা গভীর নিদার সময় এই স্থল এবং স্কা, শরীরের অভাব সন্ধানই দেখা যায় অতএব ইহা অহংপদার্থ হইতে পারে না। আত্মা বা দুণ্টা ইহা হইতে প্থক্বস্তু। দ্শাবস্তু হইতে দুণ্টা সন্ধানাই ভিন্ন হইরা থাকে। দ্শ্যবস্তুসমূহ বিকারী বা পরিবর্তনশীল এবং দুষ্টা বা সাক্ষী সম্পদিই অবিকারী এবং নিতা।

অতোহভিমানং তাজ মাংদাপিণ্ডে পিণ্ডাভিমানিন্যাপ ব্যুদ্ধিকল্পিতে।

কালত্র্যাবাধ্যমখণ্ডবোধং

काञ्चा न्वमाञ्जानम्देशिष्ट भान्छम् ।। २৯५।।

এই কারণে এই মাংসপিণ্ড অর্থাৎ দেহ এবং ইহার বৃণিধ-কল্পিত অভিমানী জীবে অহংবৃণিধ পরিত্যাগ কর এবং স্বীয় আত্মাকে যাহা তিনকালের স্বারা অবাধিত অর্থাৎ ভ্ত, ভবিষাত ও বর্তমান তিন কালেই যাহা সমানভাবে অবস্থিত এবং অথণ্ডজ্ঞানস্বর্প জানিয়া শান্তিলাভ কর।

ত্যজাভিমানং কুলগোত্রনাম—
রুপাশ্রমেষনার্দ্রশ্বাশ্রিতেষ্,।
লিঙগস্য ধন্মানিপি কন্ত্রিদিশং—
তত্তত্ত্বা ভবাধণ্ডস্বদ্রস্থঃ।। ২৯৮।।

এই জন্য মরণশীল এই তলতলে মাংসপিতের আগ্রিত কুল, গোত্র, নাম, রুপ ও আগ্রমের অভিমান ছাড় এবং কর্তু, ছিমান, ভোক্ত ছিমান প্রভৃতি লিজাদেহের কুমুক্ত ত্যাগ করিয়া অখন্ড-আনন্দ-স্বরুপ হইয়া যাও।

ি এই নশ্বর মাংসপিণ্ডর্প স্থলে দেহটাকে আশ্রর করিয়াই কুল, গোত্র, নাম, র্প ও আশ্রমের অভিমান এবং স্ক্রেদেহটাকে আশ্রয় করিয়া হয় কর্তার ও ভোত্তার অভিমান। সচিচদানন্দস্বর্প আত্মার এই সকল অভিমান কদাপি হইতে পারে না।

#### **अ**श्रकात्र-निन्मा

সন্ত্যন্যে প্রতিবন্ধাঃ প্রংসঃ সংসারহেতবো দৃষ্টাঃ। তথামেকং মূলং প্রথমবিকারো ভবত্যহঙ্কারঃ।।২৯৯।।

প্রব্বের অর্থাৎ জীবের এই সংসার-বন্ধনের কারণ আরও অনেক প্রতিবন্ধ বা বাধা আছে ; কিন্তু ঐ সকলের মূল এবং প্রথম বিকার অহংকারই কেন না অন্য সকল অনাত্মভাবের প্রাদ্ধিব ইহা হইতেই হয়।

> যাবংস্যাংস্বস্য সন্বন্ধোহহুজ্কারেণ দ্রাতানা। তাবল্ল লেশমাত্রাপি ম্ভিবার্তা বিলক্ষণা।।৩০০।।

যতক্ষণ পর্য্যন্ত এই দ্বরাত্মা বা দ্বর্ত্ত অহংকারের সহিত আত্মার সম্বন্ধ আছে, ততক্ষণ মৃদ্ধি তো দ্বের কথা উহার লেশমাত্রও আশা রাখা উচিত নহে।

# শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্যাচত

七さ

# অহংপদার্থ-নির্পণ

সৰ্বত্যানা দ্শ্যমিদং ম্থৈব
নৈবাহমর্থঃ ফণিকত্বদর্শনাং।
জানাম্যহং সৰ্বমিতি প্রতীতিঃ
কুতোহহমাদেঃ ফণিকস্য সিন্ধেং।। ২৯৪।।

এই দৃশ্য-জগৎ সর্ব্বপ্রকারে মিথ্যাই। ইহার ক্ষণিকতা দেখিতে পাওয়া যায়; তাতএব ইহা অহংপদার্থ হইতে পারে না। অতঃ এই ক্ষণস্থায়ী অহংকারের 'আমি সুর জানি'—এইর্প প্রতীতি বা উপলব্ধি কি করিয়া হইতে পারে?

অহংপদার্থ স্থহমাদিসাক্ষী
নিত্যং স্ব্যুংতাবপি ভাবদর্শনাং।
ব্রুতে হাজো নিত্য ইতি প্র্রুতিঃ স্বয়ং
তংপ্রভাগাত্মা সদস্দিবলক্ষণঃ।। ২৯৫।।

অহংপদার্থ তো অহংকারাদির সাক্ষী, কারণ উহার সত্তা বা অশ্তিত্ব স্ব্র্বাণ্ড অবস্থাতেও দেখিতে পাওয়া যায়। স্বয়ং শ্রুতিও উহাকে 'অজোনিতাং'—এই প্রকার বলেন। অতএব উহা প্রত্যগাত্যা এবং সং-অসংরূপ মায়া হইতে বিলক্ষণ বা ভিন্ন।

প্রত্যগাত্মা বা সাক্ষী-চৈতন্য সদসংর্প মায়া হইতে প্থক্ পদার্থ । ইহা নিতা ও অজ এবং মায়া ক্ষণস্থায়ী।

বিকারিণাং সন্ধবিকারবেত্তা নিত্যোহবিকারো ভবিতুং সমহতি। মনোরথস্বপনস্ম্রণিত্য, স্ফ্রটং প্রনঃ প্রনদ্ভিমস্ত্রনেত্যোঃ।। ২৯৬।।

অহংকারাদি বিকারী বস্তুসম্হের সমস্ত বিকারের জ্ঞাতা নিত্য এবং অবিকারী হওরা উচিত। মনোরথ-স্বপন এবং স্ব্রুপ্তিকালে এই স্থলে-স্ক্রেদ্ই শরীরের অভাব বারবার স্পণ্ট দ্বিটগোচর হয় অতএব ইহা 'অহংপদার্থ আত্যা' কি করিয়া হইতে পারে?

[ অর্থাৎ অহংকার কখনও 'অহংপদার্থ আত্মা' হইতে পারে না। সংকলপ করিবার সময়, স্বাংন দেখিবার সময় এবং স্বাহাণিত বা গভীর নিদ্রার সময় এই স্থাল এবং স্ক্রা শরীরের অভাব সম্বাদাই দেখা যায় অতএব ইহা অহংপদার্থ হইতে পারে না। আত্মা বা দুণ্টা ইহা হইতে প্থক্বস্তু। দ্শাবস্তু হইতে দুণ্টা সম্বাদাই ভিন্ন হইয়া থাকে। দৃশ্যবস্তুসমূহ বিকারী বা পরিবর্তনশীল এবং দ্রুণ্টা বা সাক্ষী সম্বদাই অবিকারী এবং নিত্য।

> অতোহডিমানং ত্যজ মাংসপিণেড পিণ্ডাভিমানিন্যপি ব্যুদ্ধিকল্পিতে।

কালত্রয়াবাধ্যমখণ্ডবোধং

खाञ्चा न्वमाज्यानम्देर्शाह मान्जिम् ।। २৯५।।

এই কারণে এই মাংসপিণ্ড অর্থাৎ দেহ এবং ইহার বৃদ্ধি-কল্পিত অভিমানী জীবে অহংবৃদ্ধি পরিত্যাগ কর এবং স্বীর আত্মাকে যাহা তিনকালের স্বারা অবাধিত অর্থাৎ ভ্ত, ভবিষাত ও বর্ত্তমান তিন কালেই যাহা সমানভাবে অর্বান্থিত এবং অখণ্ডজ্ঞানস্বর্প জানিয়া শান্তিলাভ কর।

ত্যজাভিমানং কুলগোত্রনাম—
রুপাশ্রমেষনার্দ্রশ্বাশ্রিভেষ্,।
লিঙগস্য ধন্মানিপি কন্ত্রভাদীং—
স্তান্তনা ভ্রাখণ্ডস্থেস্বর্পঃ।। ২৯৮।।

এই জন্য মরণশীল এই তলতলে মাংসপিণেডর আগ্রিত কুল, গোত্র, নাম, রুপ ও আগ্রমের অভিমান ছাড় এবং কতু, ছিভিমান, ভোক্ত, ছিভিমান প্রভৃতি লিঙ্গদেহের কুমুক্তিও ত্যাগ করিয়া অথণ্ড-আনন্দ-স্বরূপ হইয়া যাও।

ি এই নশ্বর মাংসপিণ্ডর্প স্থলে দেহটাকে আশ্রর করিয়াই কুল, গোত্র, নাম, র্প ও আশ্রমের অভিমান এবং স্ক্রেদেহটাকে আশ্রয় করিয়া হয় কর্তার ও ভোক্তার অভিমান। সচিদানন্দ্বর্প আত্যার এই সকল অভিমান কর্দাপি হইতে পারে না।

#### অহংকার-নিন্দা

সন্তান্যে প্রতিবন্ধাঃ প্রংসঃ সংসারহেতবো দ্যুটাঃ।
তেষামেকং মূলং প্রথমবিকারো ভবত্যহুত্কারঃ।।২৯৯।।

পর্র্বের অর্থাৎ জীবের এই সংসার-বন্ধনের কারণ আরও অনেক প্রতিবন্ধ বা বাধা আছে ; কিন্তু ঐ সকলের মূল এবং প্রথম বিকার অহংকারই কেন না অন্য সকল অনাত্যভাবের প্রাদ্বভাব ইহা হইতেই হয়।

> যাবংস্যাংস্বস্য সন্বন্ধোহহত্কারেণ দ্রাত্মনা। তাবল লেশমানাপি ম্ডিবার্তা বিলফ্ণা।।৩০০।।

যতকণ পর্যান্ত এই দ্রাত্যা বা দ্বর্ত্ত অহংকারের সহিত আত্মার সম্বন্ধ আছে, ততকণ ম্রিভ তো দ্রের কথা উহার লেশমান্ত আশা রাখা উচিত নহে। অহত্কারগ্রহান্দর্ভঃ ন্বর্পম্পপদ্যতে। চন্দ্রবিদ্বমলঃ পর্নঃ সদানন্দঃ ন্বয়ংপ্রভঃ।।৩০১।।

অহংকারর্প গ্রহ অর্থাৎ রাহ্ম মৃক্ত হইয়া চন্দ্রের ন্যায় আত্মা নিম্মল, প্র্ এবং নিত্যানন্দ্রর্প স্বয়ংপ্রকাশ হইয়া আপন স্বর্পপ্রাণ্ড হয়।

> যো বা প্রের সোহহািমতি প্রতীতো ব্রুখ্যা বিক্তৃত্তমসাতিম, ঢ়য়া। তস্যৈব নিঃশেষত্য়া বিনাশে ব্রন্মাত্যভাবঃ প্রতিবন্ধশ্নাঃ।। ৩০২।।

অজ্ঞানদ্বারা অত্যন্ত মোহিত বৃদ্ধির কল্পনা হইতে এই শরীরই যে "আমি" এই প্রকার প্রতীতি হইতেছে, উহা সর্ম্বপ্রকারে বিনাশ হইয়া গেলে, ব্রহ্মে প্রতিবন্ধক-শ্না বা নির্ম্বাধ আত্মভাব হয়।

িসার কথা হইল দেহে যে 'আত্মব<sub>ন</sub>িষ' ইহাই হইল সকল অন্থের মূল। ইহাই আত্ম বা স্বর্পজ্ঞানের প্রতিবন্ধক বা অন্তরায়।

> রক্ষানন্দনিধিম হাবলবতাহঙকারঘোরহিনা সংবেষ্ট্যাত্মনি রক্ষ্যতে গ্রেণময়ৈশ্চণৈডি স্তিভিম স্তিকৈঃ। বিজ্ঞানাখ্যমহাসিনা দ্যুতিমতা বিচিছদ্য শীর্ষত্রয়ং নিম্বল্যাহিমিমং নিধিং স্থকরং ধীরোহন্বভাক্ত্যক্ষমঃ।। ৩০৩।।

রক্ষানন্দর্প পরমধনকে অহংকারর্প মহাভর©কর সর্প উহার (সত্ত্, রজঃ
ও তমর্প) তিন প্রচ॰ড মস্তকদ্বারা বেন্টন করিয়া ল্বলাইয়া রাখিয়াছে; ষখন
বিবেকী প্র্র্ষ আত্মান্ভবর্প উজ্জ্বল তীক্ষা মহান্ জ্ঞানখজান্বারা এই তিন
মুস্তক ছেদন করিয়া এই ঘোর সর্পকে বিনাশ করেন, তখন তিনি অর্থাৎ বিবেকী
প্রুষ্ এই প্রমানন্দদায়িনী ধনরত্ব বা সম্পত্তি ভোগ করিতে সক্ষম হন।

যাবন্বা যংকিঞিনিষদোষস্ফ,তিরিস্তি চেন্দেহে। কথমারোগ্যায় ভবেত্রন্দহন্তাপি যোগিনো মুটেন্ত।।৩০৪।।

যতক্ষণ পর্য্যনত দেহে বিষের কিণ্ডিংও দোষ বিদ্যমান থাকে, ততক্ষণ পর্যানত উহা শরীরকে কি প্রকারে নিরোগ থাকিতে দিবে? সেই প্রকার যোগীর মৃত্তির পথে অহংকারের যংকিণ্ডিং বা লেশমাত্রও অত্যনত প্রতিবন্ধক বা বাধা হইয়া থাকে।

অহমোহত্যন্তানব্ত্ত্যা তংকৃতনানাবিকলপসংহ্ত্যা। প্রত্যক্তত্ত্বনিবেকাদয়মহমঙ্গ্রীতি বিন্দতে তত্ত্বম্।।৩০৫।।

অহংকার নিঃশেষে নিব্তি হইলে, উহা হইতে উৎপন্ন নানা প্রকারের বিকল্প

বিনাশ হইরা গেলে, আত্মতন্তেরর বিবেকে, 'এই আত্মাই আমি' এইর্পে তত্ত্ব-বোধ প্রাণ্ড হয়।

> অংশ্কর্ত্ব্যাদ্মন্ত্র্যাত ন্নতিং নুঞ্চ সদসা বিকারাত্মন্যাত্মপ্রতিফলজ্বাদ দ্বদিথতিন্বাদ। যদধ্যসাংপ্রাশ্তা জনিন্তিজরাদ্ধ্যবহুলা প্রতিচশ্চিন্দ্রেভিত্ব স্বাধতনোঃ সংস্তিরিয়ন্।। ৩০৬।।

আত্মপ্রতিবিন্বযান্ত স্বর্পের আবরক বা আচ্ছাদক এই বিকারাত্মক অহংকারে যে অহংবাদ্ধি তাহা শীঘ্রই ত্যাগ কর। ইহার অধ্যাসের ফলে চৈতনামাত্রি, আনন্দ-স্বর্প প্রত্যগাত্মা এমন যে তুমি, তোমাকে জন্ম, মরণ, জরাদি নানা প্রকার দর্ধথে গরিপার্ণ এই সংসারবন্ধন ক্রেশ প্রদান করিতেছে।

সদৈকর্পস্য চিদাত্যুনো বিভো—
রানন্দম্ভেরিনবেদ্যকীর্ভেঃ।
নৈবান্যথা কাপ্যবিকারিণদ্তে
বিনাহমধ্যসমম্ম্য সংস্তি।।৩০৭।।

সর্ব্বদা একর্প, চিদাত্মা, ব্যাপক, আনন্দস্বর্প, পবিত্রকীন্তি এবং অবিকারী আত্মার, এই অহংকারর্প অধ্যাসব্যতীত আর অন্য কোন প্রকারে সংসার-বন্ধন হইতে পারে না।

তস্মাদহত্কারমিমং ত্বশন্ত্রং
ভান্তর্গলৈ কণ্টকবংপ্রতীতম্।
বিচিছদ্য বিজ্ঞানমহাসিনা তফ্যুটং
ভ্যুঙ্ক্রনতাসামুজ্যসরুখং যথেণ্টম্।।৩০৮।।

অতএব হে বিদ্বন্! ভোজন পরারণ ব্যক্তির কণ্টকবিন্ধ গলদেশে কণ্টক বে'ধার মত এই অংহকারর্প আপন শত্রকে বিজ্ঞানর্প অর্থাৎ আত্মজ্ঞানর্প ভীক্ষা মহাথঞ্জান্বারা উত্তমর্পে ছেদন করিয়া আত্ম-সাম্রাজ্য-স্থ ইচ্ছা মত প্রচুর ভোগ কর।

ততোহহমাদেবিনিবর্ত্য ব্তিং
সম্ভান্তরাগঃ পরমার্থলাভাং।
ত্,ফীং সমাস্সনাত্মস্থান্ত্,ত্যা
প্,ণিত্মনা রন্ধণি নিন্ধিকল্পঃ।।৩০৯।।

প্নঃ অহংকারাদির কত্তিস, ভোক্তরাদি ব্তিসম্হকে অপসারণ করিয়া,

পরমার্থ তত্ত্ব প্রাণ্ডিশ্বারা রাগশ্না অর্থাৎ আসন্তিরহিত হইয়া আত্মানদের অন্ভবে, রক্ষাভাবে প্রে স্থিত হইয়া নিব্বিকল্প অর্থাৎ জ্ঞাত্জ্যেয়ড্ভেদশ্না হইয়া অন্বিতীয় পররক্ষে একাগ্রচিত্তে অবস্থান করতঃ মৌন হইয়া বাও।

সম,লক্তোহপি মহানহং প্রন—
ব্যুল্লিখিতঃ দ্বাদ্যদি চেতসা ফণম্।
সংজীব্য বিক্ষেপশতং করোতি
নভদ্বতা প্রাবৃষি বারিদো যথা।।৩১০।।

এই প্রবল অহংকার সম্লে নণ্ট করিয়া দিলেও যদি ক্ষণকালের জন্যও চিত্তের সম্পর্ক প্রাশ্ত হয় তাহা হইলে প্রনরায় ইহা প্রকট হইয়া শত শত উৎপাত স্থিট করিয়া দেয়; যেমন বর্ষাকালে বায়্র সহিত মিলিত হইয়া মেঘ নানা প্রকার উপদ্রব করিয়া থাকে।

ি অহংকার নন্ট হইয়া গেলেও মুম্ফ্র পক্ষে সাবধান থাকা উচিত যাহাতে প্রনরায় উহা চিত্তের সম্পর্কে আসিরা উদিত না হয়।

## ক্রিয়া, চিন্তা এবং বাসনা ত্যাগ

নিগ্হ্য শত্রেরহমোছবকাশঃ
কচিল্ল দেয়ো বিষয়ান্চিন্ত্যা।
স এব সঞ্জীবনহেতুরস্য
প্রক্ষীণজম্বীরতরোরিবাম্ব্।।৩১১।।

এই অহংকারর্প শত্রর নিগ্রহ করা সত্ত্বেও বিষয় চিন্তান্বারা ইহাকে মাথা খাড়া করিবার অবসর কখনও দেওয়া উচিত নহে। কারণ নিন্টিভ্তে জন্বীরব্ফ যেমন জল প্রাশত হইলে প্রনরায় জাবিত হয় তদ্র্প বিষয় চিন্তান্বারা অহংকার প্রনর্ভ্জীবন লাভ করে অথাপি প্রনরায় জার্বারত হইয়া উঠে।

দেহাত্মনা সংস্থিত এব কামী
বিলক্ষণঃ কাময়িতা কথং স্যাৎ।
অতোহর্থসন্ধানপরত্বমেব
ভেদপ্রসন্ত্যা ভববন্ধহেতুঃ।। ৩১২।।

যে প্রেষ দেহাত্যা-ব্রিম্থতে স্থিত আছে সেই কামনাশীল হইয়া থাকে। ষাঁহার দেহের সম্বন্ধ নাই, সে বিলক্ষণ আত্যা কি প্রকারে সকাম হইতে পারে? এই জন্য ভেদাসন্তির উৎপাদক বিষয়িচিন্তাতে লিপ্ত হওয়াই সংসারবন্ধনের মুখ্য কারণ। কার্যপ্রবন্ধনাদ্বীজপ্রবৃদ্ধিঃ পরিদ্দ্যতে। কার্য্যনাশাদ্বীজনাশস্তস্মাৎকার্য্যং নিরোধয়েং।।.৩১৩।।

় কার্য্য বৃদ্ধি প্রাণ্ড হইলে উহার বীজেরও বৃদ্ধিপ্রাণ্ডি হইতে দেখা যায় এবং কার্য্যের নাশ হইলে বীজেরও নাশ হইয়া যায় ; অতএব কার্য্যেরই নাশ করিয়া দেওয়া উচিত।

> বাসনাব্দিথতঃ কার্য্যং কার্য্যবৃদ্ধ্যা চ বাসনা। বন্ধতে সম্বর্থা প্রংসঃ সংসারো ন নিবর্ত্তে।।৩১৪।।

বাসনার বৃদ্ধির সহিত কার্য্যও বৃদ্ধি প্রাণ্ড হয় এবং কার্য্য বাড়িলে বাসনাও বাড়ে; এই প্রকারে মন্বেয়র সংসার-বন্ধন একেবারে নিবৃত্ত হয় না।

সংসারবন্ধবিচিছতৈর ভদ্দবয়ং প্রদহেদ্যভিঃ। বাসনাব্দিধরেতাভ্যাং চিন্তয়া ক্রিয়য়া বহিঃ।।৩১৫।।

এই জন্য সংসার-বন্ধন বিচিছন্ন করিবার জন্য যতি এই দ্বইয়েরই নাশ করিবেন। বিষয়-চিন্তা এবং বাহ্য-ক্রিয়া—ইহা হইতেই বাসনার বৃদ্ধি হইয়া থাকে।

> তাভ্যাং প্রবন্ধমানা সা স্তে সংস্তিমাত্মনঃ। ত্রমাণাং চ ফয়োপায়ঃ সন্বাবদ্থাস্ত সর্বদা।।.০১৬।। সন্বতি সন্বভিঃ সন্ব ব্রন্ধমাত্রাবলোকনম্। সম্ভাববাসনাদার্চাত্রিংত্রয়ং লয়মশ্লুতে।।.৩১৭।।

এবং এই দুইয়ের অর্থাৎ বিষয়-চিন্তা ও বাহ্য-ক্রিয়ার দ্বারাই বৃদ্ধি প্রাণ্ড হইয়া বাসনা আত্মার জন্য সংসারর প বন্ধন উৎপন্ন করে। এই তিনের অর্থাৎ বিষয়-চিন্তা, বাহ্য-ক্রিয়া ও বাসনা ক্ষয়ের বা নাশের উপায় সকল অবস্থায়, সর্বাদা, সম্বতি, সন্বাপ্রকারে সবকে ব্রহ্মমাত্র দেখা। এই ব্রহ্মময় বাসনা দৃঢ় হইলে এই তিনের লয় হয়।

> ক্রিয়ানাশে ভবেচিচ-তানাশোহস্মান্বাসনাক্ষয়ঃ। বাসনাপ্রক্ষয়ো মোকঃ সা জীব-ম,্ক্রিরিষ্যতে।।৩১৮।।

ক্রিয়া নণ্ট হইলে চিন্তারও নাশ হইয়া থাকে। এবং চিন্তার নাশে বাসনার ক্ষয় হয়; এই বাসনার ক্ষয়ের নামই মোক্ষ, এবং ইহাকেই জীবন্মবৃত্তি কহে।
[ স্বামী শ্রীবিদ্যারণ্য তাঁহার জীবন্মবৃত্তি বিবেকে বালয়াছেন মনোনাশ ও বাসনা-ক্ষয়ই জীবন্মবৃত্তি।]

मन्दाननात्रकः, जिविक् म्ख्या मण्डि राज्यो विनीना प्रदेशामिवानना । 4.8

অতি প্রকৃষ্টাপ্যর্গপ্রভায়াং বিলীয়তে সাধ্যু যথা তমিস্লা।। ৩১৯।।

স্থেরি অর্ণপ্রভা উদর হইতেই যেমন রাত্রির অত্যন্ত ঘোর অন্ধকারও সম্ব্রথা (সন্ব্রপ্রকারে) নাশ হইয়া যায় অথবা অত্যন্ত ঘোর অন্ধকার রাত্রি সন্ব্রথা নিঃশ হইয়া যায় তেমনি ব্রহ্ম-বাসনার স্ফ্রেণ বা বিকাশ হইলে এই অহংকারাদির বাসনাসমূহ লীন হইয়া যায়।

- তমস্তমঃকার্য্যমনর্থজালং

न म्भारं मञ्जीमरं मित्नर्थ।

তথা ব্যানন্দরসান, ড্বে

देनवाञ्चि वरन्धा न ह मुह्थशन्धः।। ७२०।।

স্র্র্যোদয় হইবার পর যেমন অন্ধকার এবং অন্ধকারে কৃত (চৌর্য্যাদি)
অনর্থসমূহ কোথায়ও দ্বিটগোচর হয় না, তদ্র্প এই অন্বিতীয় আত্মানন্দরসের
অন্তব হইলে না তো সংসার-বন্ধন থাকে আর না উহা হইতে উৎপল্ল দ্বঃথের
গন্ধই থাকে।

[ অর্থাণ দ্বংখের আত্যন্তিক নিব্তি হইয়া যায়।]

श्रमाम-निन्मा

দ্শ্যং প্রতীতং প্রবিলাপয়নস্বয়ং
সন্মাত্রমানন্দ্যনং বিভাবয়ন্।
সমাহিতঃ সন্বহিরন্তরং বা
কালং নয়েথাঃ সতি কন্মবিশ্বে।।৩২১।।

যদি তোমার কম্পবিন্ধন এখনও অর্বাশিষ্ট থাকিয়া থাকে তাহা হইলে এই প্রতীয়মান দৃশ্যকে লয় করতঃ এবং বাহিরে-ভিতরে সাবধান থাকিয়া আপন সন্তামাত্র আনন্দ্যনম্বর্পের চিন্তা করিতে করিতে কাল-ক্ষেপ কর।

প্রমাদো বন্ধনিষ্ঠায়াং ন কর্ত্তব্যঃ কদাচন। প্রমাদো মৃত্যুবিত্যাহ ভগবাদ্বহ্মণঃ স্বৃতঃ।।৩২২।।

ব্রহ্মবিচারে কখন প্রমাদ বা অনবধানতা করা উচিত নহে, কারণ ব্রহ্মার প্র (ভগবান্ সনংস্কাত) "প্রমাদই মৃত্যু" এই প্রকার বলিয়াছেন।

ন প্রমাদাদনর্থোহন্যো জ্ঞানিনঃ স্বস্বর্পতঃ। ততো মোহস্ততোহহংধীস্ততো বন্ধস্ততো ব্যথা।। ৩২৩।।

বিচারবান্ প্রুষের পক্ষে আপন স্বর্পান্স্ধানে প্রমাদ বা অনবধানতা

বা অমনোযোগী হওঁয়ার চাইতে কোন বড় অনর্থ নাই, কেননা ইহা হইতেই মোহ। উৎপন্ন হয়, মোহ হইতে অহংকার, অহংকার হইতে বন্ধন এবং বন্ধন হইতে ব্যথার অর্থাৎ ক্লেশের প্রাণিত হইয়া থাকে।

> বিষয়াভিন্নখং দৃশ্ট্রা বিশ্বাংসমাপি বিস্মৃতিঃ। বিদেশপয়তি ধীদোবৈশোষা জারমিব প্রিয়ম্।।৩২৪।।

বেমন কুলটা নারী স্বীয় প্রেমিক জার-প্রর্বের ব্র্ণিধ প্রণ্ট করতঃ পাগল করিয়া দের তেমনি বিশ্বান্ প্রব্বেরও বিষয়ে প্রবৃত্ত হইতে দেখিয়া আত্মবিস্মৃতি ব্রশিধদোবে বিক্ষিণত করিয়া দেয়।

সার কথা হইল বিশ্বান্ প্রেব যখন বিষয়চিন্তায় মণন হয় তখন তাহার ব্নিধন্তংশ হইয়া যায় এবং নিজেকে ভ্রনিয়া যায়।

যথাপ্রকৃষ্টং শৈবালং ফণমারং ন তিষ্ঠতি। আব্ণোতি তথা নায়া প্রাজ্ঞং বাপি পরাঙ্মুখম্।।৩২৫।।

বেমন শৈবাল (শেওলা) জল হইতে একবার সরাইয়া দিলেও ক্ষণকাল জল হইতে পৃথক্ থাকে না, অবিলম্বে প্নেরায় উহাকে ঢাকিয়া ফেলে, তেমনি আত্ম-বিচারহীন বিশ্বান্কেও মায়া আবার ঘেরিয়া ফেলে।

ি এই জন্য বিশ্বান্ ব্যক্তিরও কখন বিচার ত্যাগ করিতে নাই। সদাই নিত্যানিত্য-বস্তু-বিবেকের অনুশীলন করা উচিত।

লক্ষ্যচূত্তং সদ্যদি চিন্তমীযদ্— বহিম্বখং সন্নিপতেন্তত্তত্তঃ। প্রমাদতঃ প্রচ্যুতকেলিকন্দ্যুকঃ সোপানপঙ্কৌ পতিতো যথা তথা।। ৩২৬।।

যেমন অসাবধানবশতঃ হাত হইতে চ্যুত সির্শিড়র উপরে পতিত খেলিবার বল এক সির্শিড় হইতে অপর সির্শিড়তে পড়িতে পড়িতে ক্রমশঃ নীচে চলিয়া যায় তেমনি বাদ চিত্ত স্বীয় লক্ষ্য (ব্রহ্ম) হইতে চ্যুত হইয়া একট্বও বহিমর্ব্থ হইয়া যায় তাহা হইলে প্রনরায় পর পর উহা নীচেই পতিত হইতে থাকে।

> विषयस्यताविभाष्किष्णः मध्कल्भर्याच छम् शृशान् । मगाक् मध्कल्भनारकामः कामारभारमः अवर्जनम् ।। ७२० ।।

বিষয়ে সংলগন চিত্ত উহার গ্রণেরই চিল্তা করে, তদনন্তর নিরণ্তর চিল্তার

### শ্রীশ্রীআদিশ করাচার্য্যবির্রাচত

ফলে উহার কামনা মনে জাগ্রত হয় এবং ঐ কামনা হইতে প্রেবের বিষয়ে প্রবৃত্তি হইয়া থাকে।

> ততঃ স্বর্পবিদ্রংশোবিদ্রুট্স্তু পতত্যধঃ। পতিত্স্য বিনা নাশং প্নেনারোহ ঈক্ষ্যতে। সংকলপং বর্জয়েত্তসাংসন্ধান্থস্য কারণম্।। ৩২৮।।

20

বিষয়-প্রবৃত্তিশ্বারা মান্য আত্মস্বর্প হইতে নীচে পতিত হয় এবং যে একবার স্বর্প হইতে পতিত হইয়া যায়, তাহার নিরুতর অধঃপতন হইতেই থাকে এবং পতিত ব্যক্তির নাশ বা পতন ছাড়া উত্থান তো প্রায় কখন দেখাই যায় না। অতএব সকল অন্থের কারণর্প সংকল্প ত্যাগ করাই উচিত।

[সলকলপ বলিতে প্রজ্ঞাপাদ শ্রীশত্করাচার্য্য এখানে বিষয় বাসনাকেই লক্ষ্য ক্রিয়াছেন।]

অতঃ প্রমাদার পরে। হিচ্ছ মৃত্যু —
বিবেকিনো রন্ধবিদঃ সমাধো।
সমাহিতঃ সিদ্ধিন্থগৈতি সম্যক্
সমাহিতাত্মা ভব সাবধানঃ।। ৩২৯।।

এই জন্য বিবেকী এবং ব্রহ্মবেত্তা প্রব্বের পক্ষে সমাধিতে প্রমাদ বা অসাবধান হওয়া অপেক্ষা বড় আর কোন মৃত্যু নাই। সমাহিত প্রব্বেষই পূর্ণ আত্মিসিদ্ধি প্রাণ্ড করিতে পারেন; অতএব সাবধানতাপ্র্বেক চিত্তকে সমাহিত বা দ্থির কর।

### অসং-পরিহার -

জীবতো যস্য কৈবল্যং বিদেহে স চ কেবলঃ। মংকিঞ্চিংপণ্যতো ভেদং ভয়ং ব্ৰুতে যজ্বঃ শ্ৰুতিঃ।।৩৩০।।

ষিনি জীবিতাবন্থাতেই কৈবল্য প্রাণ্ড করিয়াছেন তাঁহার দেহান্তেও কৈবল্য স্মৃত্তি হইয়া থাকে। ভেদদশীর কৈবলাস্ত্তি হয় না কারণ যে একট্রও ভেদ দর্শন করে তাহার জন্য যজনুব্বেদের শ্রুতি ভয় বলিতেছেন।

[ ষজ্বেশি ভগবতী গ্রুতি বলিতেছেন "যদা হো বৈষ এতিস্মিন্দর্মনতরং কুর্তে। অথ তস্য ভর ভবতি।" তৈতিরীয়োপনিষং ২।৭ ষে জীব রক্ষে কিণিংন্মানও ভেদ জানে, তাহার ভর হয়। দ্বিতীয় হইতে ভর হর, আপনা বা নিজ হইতে কথনও ভর হয় না।

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

যদা কদা বাপি বিপশ্চিদেষ
ব্ৰহ্মণ্যনতেইপ্যণ্যমান্তভেদম্।
পশ্যত্যথাম্ব্য ভয়ং তদৈব
যাবাহিকতং ভিন্নতন্ত্যা প্ৰমাদাং।।৩৩১।।

যখন কভ্, এই বিশ্বান্ অনন্ত ব্রহ্মে অন্মাত্রও ভেদদ্দিট করেন তখনই তাহার ভয় প্রাণিত হয় কারণ স্বর্পের প্রমাদে বা ভ্র্লেই অখণ্ড আত্মায় ভেদের প্রতীতি হইয়া থাকে।

[ অখণ্ড অদ্বিতীয় রক্ষে যখনই দিতীয়ের কলপনা বা প্রতীতি হয় তখনই ঘ্ণা, লম্জা ও ভয় হইয়া থাকে। নিজের কাছে কি কখন ঘ্ণা, লম্জা ও ভয়াদি হয়?]

শ্র্তিক্স্তিন্যায়শতৈনিধিদেধ
দ্শোহত যঃ দ্বাত্মমতিং করোতি।
উপৈতি দ্বংখোপরি দ্বংখজাতং
নিধিদধকতা স মলিম্ল্ডাে যথা।।৩৩২।।

শ্রুতি, স্মৃতি এবং শত শত যুক্তিন্বারা নিষিন্ধ এই দুশ্যে বা দেহাদিতে যে আত্মব্রন্ধি করে, সেই নিষিন্ধ কর্ম-কর্ত্তা চোরের ন্যায় দ্বঃখের পর দ্বঃখ ভোগ করে।

সত্যাভিসন্থানরতো বিমুক্তো

মহত্তবমাত্যাীয়ম্বগৈতি নিত্যম্।

মিথ্যাভিসন্থানরতম্ত নশ্যেদ্

দৃষ্টং তদেতদ্যদচোরচোরয়োঃ।। ৩৩৩।।

যিনি অন্বিতীয় ব্রহ্মর্প সত্য় পদার্থের সন্ধান করেন তিনি মৃত্ত হইয়া স্বীয় নিত্য মহত্ত্বকৈ প্রাপ্ত করেন এবং যে মিথ্যা দৃশ্য পদার্থের পশ্চাতে পড়িয়া থাকে সে নুল্ট হইয়া যায় ; এইর্প সাধ্ব ও চোর সন্বন্ধে দ্ভিগোচরও হয়। \*

<sup>\*</sup> এই প্রসংগ ছান্দোগ্যোপনিষদে (৬ 1১৬ 1১-২) এইর্প বর্ণন করা হইয়াছে
যে ব্যক্তির উপর চুরি করার সন্দেহ হয় তাহার হসেত রাজপ্র্র্য (রাজকম্মচারী)
ত°ত পরশ্ব প্রদান করে। যদি সে চ্রি করিয়া থাকে এবং বলে 'আমি চ্রির করি নাই'
এইর্প বলিয়া মিথ্যা কথা বলে তাহা হইলে ঐ ত°ত পরশ্বুদ্বারা দণ্ধ হইয়া যায়
এবং তখন রাজপ্র্র্য উহাকে বধ করে। আর যদি ঐ ব্যক্তি চ্রির না করিয়া থাকে
তাহা হইলে সত্যাদ্বারা স্রক্ষিত রহিবার জন্য সে ত°ত পরশ্বুদ্বারা দণ্ধ হয় না এবং
রাজপ্র্র্যও উহাকে ছাড়িয়া দেয়।

যতিরসদন, সন্ধিং বন্ধহেতুং বিহার
প্রয়ন্মমহমস্মীত্যাত্মদ, দৈউব তিন্ঠেং।
সা,খয়তি নন, নিন্ঠা রন্ধাণি প্রান,ভা্ত্যা
হরতি প্রমবিদ্যাকার্য্যদ, খেং প্রতীতম্।।৩৩৪।।

র্যাত বা সন্ন্যাসীর উচিত অসং-পদার্থের অন্করণ ত্যাগ করিয়া, 'এই সাক্ষাং ব্রহ্মই আমি' এই প্রকার আত্মদৃণ্টিতেই দ্থির হইয়া থাকা। দ্বীয় অন্ভবের দ্বারা উৎপন্ন ব্রহ্মনিষ্ঠাই অবিদ্যার কার্যাভ্ত এই প্রতীয়মান প্রপণ্ডের দৃঃখ দ্ব করিয়া প্রম সুখ প্রদান করে।

ৰাহ্যান্,সন্ধিঃ পরিবন্ধ মেংফলং
দ্বর্শাসনামের ততস্ততোহধিকাম্।
জ্ঞাত্বা বিবেকৈঃ পরিহত্ত্য বাহ্যং
দ্বাত্মান্,সন্ধিং বিদধীত নিত্যম্।। ৩৩৫।।

বাহ্য বিষয়সমূহের চিন্তা আপন দুর্ন্বাসনার্প ফলই উত্রোত্তর ব্দিধ করিতে থাকে, অতএব বিবেকপ্র্বিক আত্মস্বর্পকে অবগত হইয়া বাহ্য বিষয়-সমূহকে পরিত্যাগকরতঃ নিত্য আত্মান্সন্ধান বা ব্রন্ধচিন্তাই করিতে থাক।

বাহ্যে নির্দেধ মনসঃ প্রসন্নতা
মনঃপ্রসাদে পরমাত্মদর্শনম্।
তিস্মন্স্দ্ভেট ভববন্ধনাশো
বহিনিব্রোধঃ পদবী বিমুড্ডেঃ।। ৩৩৬।।

বাহ্য পদার্থ সকলকে নির্দ্ধ বা নিষেধ করিলে মনে আনন্দ হয় এবং মনে আনন্দের উদ্রেক বা সঞ্জার হইলে পরমাত্যার সাক্ষাৎকার হইয়া থাকে এবং উহার সম্যক্দেশন হইলে সংসার-বন্ধনের নাশ হয়। এই প্রকার বাহ্য বস্তুর নিরোধই মৃত্তির মার্গ।

কঃ পণিডতঃ সনসদসন্বিবেকী
প্রাতিপ্রমাণঃ পরমার্থদদশী।
জানশ্যি কুর্য্যাদসতোহবলদ্বং
স্বপাতহেতোঃ শিশ্ববদ্যামুক্ষ্যঃ।। ৩৩৭।।

সং-অসংবদ্তুর বিবেকী, শ্রুতির প্রমাণসকলের জ্ঞাতা, পরমার্থ তত্তেরে অভিজ্ঞাত বা বিশেষজ্ঞ এমন কোন ব্রদ্ধিমান্ হইবেন, যিনি ম্বন্তির ইচ্ছা পোষণ করিরাও এবং জ্যানিয়া-শ্রনিয়া বালকের ন্যায় আপন পতনের হেতু অসংপদার্থের গ্রহণ করিবেন। দেহাদিসংসন্তিমতো ন মৃত্তি—
মৃত্তিস্য দেহাদ্যভিমত্যভাবঃ।
সৃত্তস্য নো জাগরণং ন জাগ্রতঃ
স্বত্নসতর্যোভিন্নিগুণাশ্রম্বাং।।৩৩৮।।

যাহার দেহাদি অনাত্মবদতুতে আসন্তি আছে তাহার মন্তি হইতে পারে না এবং যিনি মন্ত হইয়া গিয়াছেন তাঁহার দেহাদিতে অভিমান থাকিতে পারে না। যেমন নিদ্রিত ব্যক্তির জাগরণের অন্তব হইতে পারে না এবং জাগ্রং পর্র্যের স্বশ্নের অন্তব হইতে পারে না; কারণ এই দুই অবস্থা ভিন্ন গ্র্ণের আশ্রয়।

[সত্ত্বগর্ণের কার্য্য জাগরণ এবং রজোগর্ণের কার্য্য স্বম্পন। গাঢ় নিদ্রা বা সর্বর্গিত তমোগর্ণের কার্য্য।]

# আত্মনিষ্ঠার বিধান

অন্তর্বহিঃ দ্বং দিথরজ্বগমেষ্
জ্ঞানাত্মনাধারতয়া বিলোক্য।
ত্যক্তাখিলোপাধিরখণ্ডর্পঃ
প্রণিতমুনা ষঃ দিথত এষ মৃক্তঃ।।৩৩৯।।

যিনি সমস্ত স্থাবর-জংগম বা চরাচর পদার্থের ভিতরে ও বাহিরে আপনাকে জ্ঞানস্বর্গ এবং উহার আধারভতে দেখিয়া সকল উপাধিনিচয়কে পরিত্যাগ করতঃ অখণ্ড পরিপূর্ণের্পে স্থিত থাকেন তিনিই মৃক্ত।

সর্বাত্যনা বন্ধবিম্ভিতেতঃ
সর্বাত্যভাবান্ন পরোহঙ্গিত কশ্চিং।
দ্শ্যাগ্রহে সত্যুপপদ্যতেহসৌ
সর্বাত্যভাবোহস্য সদাত্যনিষ্ঠয়।।৩৪০।।

সংসার-বন্ধন হইতে সর্বপ্রকারে মৃক্ত হইতে হইলে সর্বাত্যভাব (সকলকে আপন আত্যার্পে দেখার ভাব) হইতে বড় আর কোন হেতু বা উপায় নাই। নিরন্তর আত্যানিষ্ঠাতে বা ব্রহ্মভাবে স্থিত থাকিলে দ্শোর অগ্রহণ বা বাধ হইয়া গোলে এই সম্বাত্যভাবের প্রাণিত হইয়া থাকে।

দ্শ্যস্যাগ্রহণং কথং নু ঘটতে দেহাত্মনা তিষ্ঠতো বাহ্যার্থান্ভবপ্রসন্তমনসম্ভতংক্রিয়াং কুর্বভঃ।

#### শ্রীশ্রীআদিশৎকরাচার্যবির্বচিত

সংন্যদতাখিলধন্মকিন্মবিষয়ৈনি ত্যাত্মনিন্ঠাপরৈ— দতত্ত্ববৈজ্ঞঃকরণীয়মাত্মনি সদানদেদচছ্মভির্যাস্কতঃ।। ৩৪১।।

যাহারা দেহাত্মব্লিখতে দিথত থাকিয়া বাহ্যপদার্থের আসন্তি মনে পোষণ-করতঃ উহার জন্য সর্ব্বদা কার্য্যে তৎপর থাকে; তাহাদের দ্শোর অপ্রতীতি কি প্রকারে হইতে পারে? এই জন্য নিত্যানন্দের ইচ্ছ্কে তত্তুজ্ঞানীর উচিত তিনি সমস্ত ধন্ম, কন্ম এবং বিষয়সমূহ ত্যাগ করিয়া নিরন্তর আত্মনিন্ঠাতে সচেন্ট থাকিয়া দ্বীর আত্মায় প্রতীত এই দৃশ্য-প্রপঞ্চকে প্রযন্ত্রপ্র্তুক বাধ বা নিষেধ করিবেন।

> সাৰ্ব্যত্মাসিদ্ধয়ে ভিজ্ঞোঃ কৃতপ্ৰবণকৰ্মণঃ। সমাধিং বিদ্ধাত্যেষা শাণেতা দাণত ইতি শ্ৰুতিঃ।।৩৪২।।

[ ব্হদারণ্যকোপনিষং বলিতেছেন "শাল্ডো দান্ত উপরতাস্ততিক্ষ্ঃ সমাহিতো ভ্রোত্যন্যোবাত্যানং পশ্যতি"/৪/৪/২৩ ]

জ্ঞানী শান্ত (বাহ্যেন্দ্রিয়ের ব্যাপারে বিরত), দান্ত (অন্তঃকরণের তৃঞ্চা হইতে নিবৃত্ত), উপরত (সমন্ত কামনাশ্না), তিতিক্ষ্ (স্থেদ্রঃখাদিদবন্দরসহিষ্ণঃ), সমাহিত (একাগ্রচিত্ত) হইয়া আপনার মধ্যে আত্মাকে সন্দর্শন করেন। বই শ্রুতি যতি বা সন্ম্যাসীর জন্য বেদান্ত-শ্রবণের পর সান্ব্যত্মাভাবের সিন্ধির জন্য সমাধির বিধান করিতেছেন।

আর্, চৃশক্তেরহমো বিনাশঃ
কর্ত্ব্রং ন শক্যঃ সহসাপি পশ্ডিতৈঃ।
যে নিবিকলপাখ্যসমাধিনিশ্চলা—
দ্তানন্তরান্ত ভবা হি বাসনাঃ।। ৩৪৩।।

অহংকারের শক্তি যতক্ষণ পর্য্যন্ত প্রবল থাকে ততক্ষণ পর্য্যন্ত কোন বিশ্বান্ই উহার সহসা নাশ করিতে সক্ষম হয় না; কেন না যিনি নিব্দিকলপ-সমাধিতে অবিচলভাবে পথত হইয়া গিয়াছেন তাঁহার মধ্যেও বাসনাসমূহ দেখিতে পাওয়া যার।

> অহংব্রৈণ্ডাৰ মোহিন্যা যোজয়িত্বাব্তের্বলাং। বিক্ষেপশভিঃ প্রেষ্ণ বিক্ষেপয়তি তংগ্রেণঃ।।৩৪৪।।

মোহিত করিয়া দেয় এমন যে অহংবৃদিধ উহার সহিত আপন আবরণশক্তির দ্বারা প্রবৃষের সংযোগ করাইয়া বিক্ষেপশক্তি ঐ অহংবৃদিধর গৃন্ণে মানুষকে বিক্ষিপত বা চণ্ডল করিয়া দেয়।

86

বিক্ষেপশান্তিবিজয়ো বিষয়ে বিধাতুং
নিঃশোষমাবরণশন্তিনিব্তাভাবে।
দ্গ্দ্শ্যয়োঃ স্ফ্টেপয়োজলবন্বিভাগে
নশ্যেত্তদাবরণমাত্মনি চ স্বভাবাং।
নিঃসংশয়েন ভবতি প্রতিবন্ধশ্নো
বিক্ষেপণং ন হি তদা যদি চেন্ম্যার্থে।।৩৪৫।।
সম্যান্বিবেকঃ স্ফ্টেবোধজন্যে
বিভজ্য দ্গ্দ্শ্যপদার্থতিত্রম্।
ছিনতি মায়াকৃতনোহবন্ধং
যসমান্বিয়ক্তস্য প্রনর্ণ সংস্তিঃ।।৩৪৬।।

অবরণশন্তির পূর্ণ নিবৃত্তি বিনা বিক্ষেপশন্তির উপর বিজয় প্রাণ্ড করা অত্যন্ত কঠিন। দুব্ধ ও জলের ন্যায় দ্রুণ্টা ও দুশ্যের (আত্মা ও অনাত্মার) পৃথক্ পূথক্ স্পণ্ট জ্ঞান হইবার ফলে আত্মাতে পরিব্যাণ্ড ঐ আবরণশন্তি স্বয়ংই নন্ট হইয়া যায়।

বিলা হয় হংস জলমিগ্রিত দ্বেধ হইতে দ্বেধকে প্থক্ভাবে গ্রহণ করিতে পারে। সেইর্প অনাত্যবস্তু হইতে আত্যাকে ভিন্নর্পে দর্শন করিতে পারিলে, স্বয়ং প্রকাশ আত্যার শস্তির প্রভাবে আত্যাতে যে বর্ত্তমান আবরণ অন্ভব হইতেছে তাহা অনায়াসে নাশ হইয়া য়য়। ] যখন মিথাা পদার্থের কারণীভ্ত বিক্ষেপ থাকেনা তখন আত্যাস্বর্পের অন্ভ্তির সকল বাধা নন্ট হয়। দ্রন্টা ও দ্শোর অথবা আত্যা ও অনাত্যার স্বর্প ভিন্নর্পে জানার ফলে, সংশয় রহিত জ্ঞান হইতে জাত সম্যক্ বিচার মায়াকৃত মোহবন্ধন ছিল্ল করিয়া দেয়। এই মায়ার বন্ধন নন্ট হইলে মৃত্ত প্রব্বের আর সংসারে আসিতে হয় না। চিরদিনের জন্য জন্ম-মরণ ঘ্রচিয়া য়য়য়।

পরাবরৈকত্ববিবেকবহি—
দ'হত্যবিদ্যাগহনং হ্যশেষম্।
কিং স্যাং প্<sub>ন</sub>ঃ সংসরণস্য বীজ—
মটেবতভাবং সম্পেয়্বোহস্য।। ৩৪৭।।

রন্ধ এবং আত্যার একত্বজ্ঞানর প অণিন অবিদ্যার প সকল অরণ্যকে ভঙ্গ বা দংধ করিয়া দেয়। অবিদ্যার সর্বাথা (সর্বাপ্রকারে) নাশ হইবার ফলে যখন জাবের অদৈবতভাবের প্রাণিত বা উপলব্ধি হয় তখন উহার প্রনঃ সংসার প্রাণিতর বীজ বা কারণই কি হইতে পারে?

[ অর্থাণ উহার আর জন্ম-মরণ হয় না।]

20

### শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্যবির্রাচত

আবরণস্য নিব্তি—
ভবিভি চ সম্যক্পদার্থদশনিতঃ।

মিথ্যাজ্যানবিনাশ—

<del>ण्डानविद्याभक्षानिष्यः।। ७८৮।।</del>

আত্মবস্তুর যথার্থ সাক্ষাংকার হইলে আবরণ নন্ট হইরা যায় এবং মিথ্যা-জ্ঞানের নাশ ও বিক্ষেপজনিত দ্বঃখের নিব্যন্তি হয়।

## व्यथिकान-नित्र, श्र

এতংরিতরং দৃন্টং সম্যগ্রন্জ্বুস্বর্পবিজ্ঞানাং। তস্মান্বস্তু সতত্ত্বং জ্ঞাতব্যং বন্ধমুক্তয়ে বিদ্বা।। ৩৪৯।।

রিল্জনতে দ্রমের কারণ সপের প্রতীতি হয় এবং ঐ মিথ্যা প্রতীতি হইতেই জয়, কম্পাদি দৄঃখের প্রাণিত ঘটে; কিন্তু দীপাদির দ্বারা যেমন রজ্জ্বর স্বর্পের যথার্থ জ্ঞান হওয়া মাত্রই রজ্জ্বর অজ্ঞান অর্থাৎ আবরণ, অজ্ঞানজন্য মিথ্যা সপ্রপিন বা মিথ্যাজ্ঞান) এবং সর্ব-প্রতীতিহেতু ভয়, কম্পাদি অর্থাৎ বিক্ষেপ ] এই তিন একসাথেই নিব্তু হইতে দেখা যায়, কেই প্রকার আত্ম-স্বর্পের যথার্থ জ্ঞান হইলে আত্মার অজ্ঞান, অজ্ঞানজন্য প্রপণ্ডের প্রতীতি এবং উহা হইতে উৎপল্ল দ্রংখের এক সাথেই নিব্তি হইয়া থাকে, অতএব সংসার-বন্ধন হইতে নিন্কৃতি পাইবার জন্য বিদ্বান্ ব্যক্তির তত্ত্ব-সহিত পদার্থের স্বর্প জ্ঞান প্রাণ্ড করা কর্ত্বব্য। পদার্থের স্বর্প জ্ঞান না হইলে শ্রম দ্ব হয় না।

অয়েহি কিযোগাদিব সংসমন্বয়া—
ন্মাত্রাদির, পেণ বিজ, ক্ততে ধীঃ।
তংকার্য্যমেতদ্দিবতয়ং যতে। মৃষা
দৃষ্টং ভ্রমস্বংনমনোরথেষ্য ।। ৩৫০ ।।

অণিনর সংযোগে যেমন লোহখণ্ড গোল, ত্রিকোণ, চতুন্কোনাদি নানা প্রকারের রূপ ধারণ করে, তেমনি আত্মার সংযোগে ব্লিদ্ধ ইন্দ্রিয়াদি অনেক প্রকারে প্রকাশিত হয়। এই দৈবত-প্রপণ্ড ঐ ব্লিদ্ধরই কার্য্য, অতএব মিথ্যা; কারণ ভ্রম, স্বণন ও মনোরথের সময় ইহার প্রতীতির মিথ্যাত্ব স্পণ্ট দেখা যায়।

মনের কল্পনায় প্রত্যক্ষ জগতের প্রতীতি বা উপলব্ধি হয় না, যেমন দ্বোলতের ধ্যানে শকুল্তলার যোগিরাজ দ্বর্ধাসার উপস্থিতির প্রতীতি হয় নাই। স্থান সপ্রি দেখার রক্জ্ব দ্ভিগোচর হয় না। স্বংশত স্বংশজগতের দ্শাই দর্শন হয় প্রত্যক্ষ জগতের হয় না।

ততো বিকারাঃ প্রকৃতেরহংম্বা দেহাবসানা বিষয়াশ্চ সবের্ব। ফণোহন্যথাভাবিতয়া হ্যমীবা— মসত্তব্মাত্যা তু কদাপি নান্যথা।।৩৫১।।

এইজন্য অহংকার হইতে দেহ পর্যান্ত প্রকৃতির যত বিকার বা বিষয় আছে সে সকল ক্ষণে ক্ষণে পরিবর্ত্তনশীল হইবার ফলে অসত্য। আত্মা কখনও বদলায় না, উহা তো সদাই একভাবে থাকে।

> নিত্যান্বয়াখণ্ডচিদেকর্পো ব্যুখ্যাদিসাক্ষী সদসন্বিলক্ষণঃ। অহংপদপ্রত্যয়লক্ষিতার্থঃ

> > প্রত্যক্সদানন্দঘনঃ পরাত্যা।। ৩৫২।।

'অহং' পদের দ্বারা যাহাকে লক্ষ্য করা হয় সেই পরমাত্মা নিতা, অদ্বিতীর, অথন্ড অর্থাৎ অবিভাজা, চেতন, একর্প, ব্দিধ প্রভাতির সাক্ষী, সং-অসং হইতে ভিন্ন, আনন্দদ্বর্প এবং সকলের প্রত্যক্ বা অন্তরাত্মা।

> ইখং বিপশ্চিৎ সদসন্বিভজ্য নিশ্চিত্য তত্ত্বং নিজবোধদ্দ্ট্যা। জ্ঞাত্বা স্বন্ধাত্মাননখণ্ডবোধং তেভ্যো বিষমুক্তঃ স্বয়মেৰ শাষ্যতি।। ৩৫৩।।

বিচারশীল ব্যক্তি এই প্রকারে সং অসতের বিভাগ করতঃ [ অর্থাৎ অনাত্ম-বস্তুসমূহ হইতে আত্মাকে পৃথক্ করিয়া ] স্বীয় জ্ঞানদ্ণিটর দ্বারা তত্ত্ব নিশ্চয় করিয়া এবং অথাডবোধস্বর্প আত্মাকে বা ব্রহ্মকে আপন স্বর্প হইতে অভিন্ন জানিয়া অসংপদার্থসমূহ হইতে মৃত্ত হইয়া শান্তিস্থ অন্ভব করেন বা শান্ত হইয়া যান।

# সমাধি-নির্পণ

खब्डानर्, नम्रश्चरन्थिनिः रश्चित्वनम् रणा।
नमाधिनाविकरन्थन यनारेन्व्याज्यानम् नम् ।। ७५८।।

অজ্ঞানর্প হ্দয়-গ্রন্থির নিঃশেষে অর্থাৎ সর্বপ্রকারে নাশ তখনই হইয়া থাকে যখন নিন্বিকলপ সমাধিদ্বারা অদ্বৈত আত্মস্বর্পের সাক্ষাৎকার হয়। [মুশ্ডক উপনিষৎ বলিয়াছেন "ভিদ্যতে হ্দয়গ্রন্থিম্ছিদ্যন্তে সর্ববসংশয়। ক্ষীরতে চাস্য কর্ম্মাণি তাস্মন্ দ্রেট পরাবরে।" আত্মার সাক্ষাৎকারের ফলে সাধকের সকল প্রকার সংশয় ছিল্ল হয় এবং কন্মের বীজ সকলকামনা ক্ষয়প্রাণ্ড প্রইয়া যায়।

ছনহমিদমিতীয়ং কলপনা বৃদ্ধিদোষাং
প্রভবতি পরমাত্মন্যদ্বয়ে নিশ্বিশেষে।
প্রবিলসতি সমাধাবস্য সন্বেশি বিকলেপা
বিলয়নমৃপ্যচেছদ্বস্কুতত্ত্বাবধৃত্যা।। ৩৫৫।।

অদ্বিতীয় এবং নিব্বিকার পরমাত্মাতে ব্রিদ্ধর দোবে, 'তুমি', 'আমি', এবং 'ইহা'—এই প্রকার কলপনা হইরা থাকে এবং ঐ সকল বিকলপ সমাধিকালে বিদ্যার্পে সফ্রিত হয়, কিন্তু তত্ত্বস্তুর যথাবং অর্থাং ঠিকঠিক গ্রহণ হইলে ঐ সকল বিলয় হইয়া যায়।

শানেতা দানতঃ পরম্পরতঃ ফানিত্য্রতঃ সমাধিং কুব্বনিত্যং কলয়তি যতিঃ দ্বস্য সব্বাত্যভাবম্। তেনাবিদ্যাতিমিরজনিতান্সাধ্য দংধ্যা বিকল্পান্ ব্লাক্ত্যা নিবস্তি সুখং নিশ্বিয়ো নিম্বিকল্পঃ।।৩৫৬।।

ষতি চিত্তের শান্তি, ইন্দ্রিয়নিগ্রহ, বিষয় হইতে উপরত এবং ক্ষমাযুক্ত হইয়া
সমাধির নিরন্তর অভ্যাসকরতঃ স্বীয় সম্বত্যিভাবের অন্ভব করেন এবং এই
সর্বাত্যভাবের চিন্তনের ফলে অবিদ্যার্প অন্ধকার হইতে উৎপন্ন সমস্ত বিকল্পসম্হের ধ্বংস করিয়া নিন্তিয় এবং নিন্বিকল্প হইয়া আনন্দের সহিত ব্রহ্মকারাব্রিততে অবস্থান করেন।

[ অবিদ্যানাশের ফলে এবং জ্ঞানের প্রকাশে যোগীর বা র্যাতর পক্ষে আর কোন সকাম কন্মের অনুষ্ঠান সম্ভব হয় না। ]

> সমাহিতা যে প্রবিলাপ্য বাহ্যং শ্রোত্রাদি চেতঃ দ্বমহং চিদাত্য়নি। ত এব মুক্তা ভবপাশবদৈধ— নান্যে তু পারোক্যকথাভিধায়িনঃ।। ৩৫৭।।

ষাঁহারা শ্রোত্রাদি ইন্দিয়বর্গ, চিত্ত ও অহংকার এই বাহ্য বস্ত্রনিচয়কে আত্মাতে লীন করিয়া সমাধিতে স্থিত থাকেন তাঁহারাই সংসার-বন্ধন হইতে মৃত্ত যাহারা কেবল প্রোক্ষ (অপ্রতাক্ষ অর্থাৎ পড়িয়া বা কাহারও মৃথ হইতে শ্রনিয়া) ব্রহ্ম-

জ্ঞানের কথা মুখে আবৃত্তি করে অর্থাৎ আওড়ার তাহারা কখন মুভ হইতে পারে না।

্রিজ্ঞান অন্ভবের বিষয় উহা বাক্যের দ্বারা ব্যস্ত করা যায় না। ম্কের রসাদ্বাদনের ন্যায়—অন্ভবের বস্তু।

উপাধিভেদাৎ স্বয়মেৰ ভিদ্যতে
চোপাধ্যপোহে স্বয়মেৰ কেবলঃ।
তস্মাদ্যপাধেবিলিয়ায় বিস্বান্
বসেৎ সদাকলপসমাধিনিষ্ঠয়া।।৩৫৮।।

উপাধির ভেদেই আত্মায় ভেদের প্রতীতি হয় এবং উপাধির লয় হইলে কেবল স্বয়ংই থাকে; অতএব উপাধির লয় করিবার জন্য বিচারবান্ প্রেষ সতত নিম্বিকলপ—সমাধিতে স্থিত হইয়া অবস্থান করিবেন।

সভি সন্তো নরো যাতি সন্ভাবং হ্যেকনিষ্ঠয়া। কটিকো ভ্রমরং ধ্যায়ন্ ভ্রমরত্বায় কল্পতে।।৩৫৯।।

একান্ত্রতিত্ত নিরণ্তর সংস্বর্প রক্ষে স্থিত থাকিলে মন্বা রক্ষাস্বর্পই হইয়া যায়, যেমন ভয়প্তর্ক ভ্রমরের ধ্যান বা চিন্তা করিতে করিতে কীট অর্থাৎ কাঁচপোকা ভ্রমরন্পই হইয়া যায়।

্রিমর কাঁচপোকাকে ধরিয়া আপন থাকিবার ছিদ্রমধ্যে লইয়া যায় এবং হ্ল দ্বারা দংশনকরতঃ উহার চারিদিকে ঘ'র ঘ'র শব্দ করিয়া ডাকিতে থাকে। কাঁচপোকা ভাত হইয়া ভ্রমরের দিকে একাগ্র দূদ্টিতে চাহিয়া থাকে। তার চিন্তার প্রভাবে অংপ সময়ের মধ্যেই কাঁচপোকা ভ্রমর হইয়া যায়। পাতঞ্জল দর্শনের কৈবল্যপাদের দ্বিতায় স্ত্রে বর্ণিত আছে "জাত্যন্তরপরিণামঃ প্রকৃত্যাপ্রোং"। শরীর ও ইন্দ্রিয়ের ভানাজাতি প্রাণ্ডির্ম্প যে জাত্যন্তর পরিণাম তাহা প্রকৃতির অন্প্রবেশবশতঃ হইয়া থাকে।

ক্রিয়ান্তরাসন্তিমপাস্য কীটকো ধ্যায়ন্যথালিং হ্যালভাবম্চছতি। তথৈব যোগী পরমাত্মতত্ত্বং ধ্যান্থা সমায়াতি তদেকনিষ্ঠয়া।।৩৬০।।

বা চিন্তা করিতে করিতে কটি (কাঁচপোকা) স্রমরর প হইয়া যায় তদ্রপ যোগী একনিন্ঠ হইয়া পরমতত্ত্বের চিন্তা করিতে করিতে করিতে করিতে করিতে করিয়া থাকেন।

শ্রীশ্রীআদিশৎকরাচার্য্যবির্রাচত

500

অতীব স্কারং প্রমাত্যতত্ত্বং

ন স্থ্লদ্ভীয় প্রতিপত্ত্মহাতি।
সমাধিনাত্যত্তস্ম্কার্ত্ত্যা
জ্ঞাতব্যমাধৈরিতিশ্বন্ধব্দিধ্ভিঃ।। ৩৬১।।

পরমাত্মতত্ত্ব অত্যন্ত স্ক্রে (দেহ অপেক্ষা ইন্দির, মন, ব্রন্ধি, চিত্ত ও অহংকার স্ক্রে; ব্রন্ধি প্রভৃতি হইতেও আত্মা স্ক্রে), উহাকে প্র্লেদ্নিউতে কেহই প্রাণ্ড হইতে পারে না, অতএব অতি শ্রন্ধ-ব্রন্ধি সংপ্রব্রেরাই উহাকে সমাধিশ্বারা অতি স্ক্রেব্রির সাহায্যে জানিতে সমর্থ হন।

যথা স্বৰ্ণং প্টপাকশোধিতং
ত্যন্তনা মলং গ্ৰাতনুগ্নণং সম্চছতি।
তথা মনঃ সত্ত্বরজস্তমোমলং
ধ্যানেন সন্তজ্য সমেতি তত্ত্বম্।।৩৬২।।

্বৈ প্রকার আঁগনতে প্রটপাকবিধিতে শোধিত স্বর্ণ সম্পূর্ণ মল ত্যাগ করিয়া আপন স্বাভাবিক স্বর্প প্রাণত হইয়া থাকে, সেই প্রকার মন ধ্যানের দ্বারা সত্ত্বজ্ঞ-তমর্প মল ত্যাগকরতঃ আত্যাতত্ত্ব বা ব্রহ্মতত্ত্ব প্রাণত করে।

মিত্তিকা নিম্পিত মন্চিতে (Crucible) ঔষধ নিহিত করিয়া আন্নিতে দীর্ঘ-কাল দংধ করার নাম পন্টপাক।

নির-তরাভ্যাসবশান্তদিখং
পক্ষং মনো ব্রহ্মণি লীয়তে যদা।
তদা সমাধিঃ স বিকল্পবিজিতঃ
স্বতোহ ব্যানন্দ্রসান্ভাবকঃ।। ৩৬৩।।

শ্বখন নিরন্তর (সর্ব্বদা) অভ্যাসন্বারা পরিপক হইয়া মন রক্ষে লীন হইয়া যায় তখন অদৈবত-ব্রহ্মানন্দরসের অন্ত্বযোগ্য ঐ নিব্বিকল্পসমাধি স্বয়ংই সিন্ধ হইয়া থাকে।

সমাধিনানেন সমস্তবাসনা—
গ্রন্থেবিনাশোহখিলকম্মনাশঃ।
অন্তবহিঃ সন্বতি এব সন্বদা
স্বর্পবিষ্ফ্তির্যস্তঃ স্যাং।। ৩৬৪।।

এই নিব্বিকলপ সমাধিদ্বারা সকল বাসনা-গ্রান্থর নাশ হইয়া যায় এবং

বাসনাসমূহের নাশের দ্বারা সম্পূর্ণ কম্মেরও বিনাশ প্রাণ্ড হয় এবং তৎপর বাহির-ভিতর সর্ব্বত বিনা চেণ্টায় নিরন্তর স্বরূপের স্ফর্তি হইতে থাকে।

িএই শেলাকে আচার্য্যচরণ শ্রীশঙ্কর নিন্ধিকল্প-সমাধির ফল বর্ণন ক্রিয়াছেন।

> শ্রুতেঃ শতগর্ণং বিদ্যান্মননং মননাদপি। নিদিধ্যাসং লক্ষগর্ণমনন্তং নিন্ধিকলপকম্।।৩৬৫।।

বেদান্তের কেবল প্রবণ হইতে মননকরা শতগান প্রেয় এবং মনন অপেক্ষাও লক্ষগান প্রেয়স্কর নিদিধ্যাসন। [আত্মভাবনাকে চিত্তে স্থিরকরাকে নিদিধ্যাসন কহে।] নিদিধ্যাসন হইতেও অনন্তগান ফলপ্রদ নিন্ধিকল্প-সমাধির মহত্ত্ব।

[-এই নিন্দির্বকলপসমাধি হইতে চিত্ত প্রনরার আত্মুম্বর্থ হইতে কভ্র চলারমানই হর না।]

निन्दिकल्शनमाधिना न्युहेर

রহ্মতত্ত্বন্বগম্যতে ধ্রুবন্।

নান্যথা চলতয়া মনোগতেঃ

প্রত্যরান্তর্বিমিশ্রিতং ভবেং।। ৩৬৬।।

নিন্বিকলপ সমাধির দ্বারা নিশ্চরই অচল রক্ষতত্ত্বের স্পণ্ট জ্ঞান হয়; এবং অন্য কোন প্রকারে তদুপে বোধ হইতে পারে না, কেননা অন্য অবস্থাতে চিত্তব্তির চণ্ডলতা থাকে বলিয়া উহাতে অন্যান্য প্রতীতিসম্হেরও মিশ্রণ থাকে।
[ অতএব মন্মন্কর সাধকের পক্ষে নিব্বিকল্প-সমাধির অভ্যাসকরা একান্তভাবে প্রয়োজন। ]

অতঃ সমাধংপ্রঃ যতেন্দ্রিয় সদা
নিরণ্ডরং শান্তমনাঃ প্রতীচি।
বিধরংসয় ধরান্তমনাদ্যবিদ্যয়া
কৃতং সদেকত্বিলোকনেন।। ৩৬৭।।

তত্ত্বব সদা জিতেন্দ্রির হইরা শান্ত মনে নিরন্তর প্রত্যগাত্মা রক্ষে চিত্ত স্থির কর এবং সচিচদানন্দ রক্ষের সহিত আপন একতা অবলোকনকরতঃ অনাদি অবিদ্যা হইতে উৎপল্ল অজ্ঞানান্ধকারের সম্পর্ণ বিনাশ সাধন কর।

> যোগস্য প্রথমং দ্বারং বাঙ্নিরোধহপরিগ্রহঃ। নিরাশা চ নিরীহা চ নিত্তমেকাল্ডশীলতা।।৩৬৮।।

বানীর নিরোধ অর্থাং বাক্-সংযম, শ্রীর রক্ষার জন্য যেট্কু প্রয়োজন সেইট্কুর অতিরিক্ত ভোগার্থে দ্বব্য সংগ্রহ না করা, লৌকিক পদার্থসম্হের আশা

b

পারত্যাগ করা, কামনা ও চেণ্টা না করা এবং নিত্য একান্ডে বাস করা—এই সকল যোগের অর্থাৎ চিত্তবৃত্তি নিরোধের প্রথম দ্বার বা যোগের প্রথম করণীর বস্তু।

একান্তদ্থিতিরিন্দ্রিয়োপরমণে হেতুর্দমন্টেতসঃ
সংরোধে করণং শমেন বিলয়ং যাযাদহংবাসনা।
তেনানন্দরসান্ত্ত্তিরচলা রাক্ষী সদা যোগিন—
দতস্মাচিচত্তিনিরোধ এব সততং কার্য্যঃ প্রযন্ত্রান্ত্র্বা। ৩৬৯।।

একান্তবাসের দ্বারা ইন্দ্রিয়সংযমের সাধন হয়, ইন্দ্রিয়দমন চিত্ত নিরোধের সহায়ক হইয়া থাকে, চিত্ত-নিরোধ হইতে বাসনার নাশ এবং বাসনা নাশের ফলে যোগার ব্রশানন্দরসের অবিচল অন্ভব হয়। অতএব ম্নি অর্থাৎ মননশীল ব্যক্তি সম্বদা প্রযন্ত সহকারে চিত্তের নিরোধ করিবেন।

বাচং নিয়চছাত্মনি তং নিয়চছ
ব্দেধী ধিয়ং যচছ চ ব্দিধসাক্ষিণী।
তং চাপি প্রণতিমনি নিব্বিকল্পে
বিলাপ্য শাদিতং প্রমাং ডজস্ব।।৩৭০।।

বাণীর সহিত সকল ইন্দ্রিরকে মনে লয় কর, মনকে ব্রন্থিতে, ব্রন্থিকে ব্রন্থির সাক্ষী প্রত্যগাত্মায় এবং প্রত্যগাত্মা বা ক্টেন্থকে প্র্ণ রক্ষে লয়করতঃ প্রমশান্তি অন্ভব কর।

> দেহপ্রাণে নিয়মনোব্যুধ্যাদিভির, পাধিভিঃ। বৈবৈর্বেক্তঃ সমাযোগস্তত্তদভাবোহস্য যোগিনঃ।। ৩৭১।।

দেহ, প্রাণ, মন-এবং বৃদ্ধি প্রভৃতি উপাধিবগের মধ্যে যাহার যাহার সহিত যোগীর চিত্তবৃত্তির সংযোগ হয় সেই সেই ভাব উহার প্রাণিত হইয়া থাকে।

> তিরিবৃত্ত্যা মানেঃ সম্যক্সব্বেশিরমণং সম্থম্। সংদৃশ্যতে সদানন্দরসান্ভববিংলবঃ।। ৩৭২।।

যখন ঐ মুনির চিত্ত এই সব উপাধি হইতে নিবৃত্ত হইয়া যায়, তখন উহার পুর্ণ উপরতির আনন্দ স্পণ্টতর প্রতীতি হয় এবং তাঁহার চিত্তে সচিচদানন্দরসান্-ভবের প্লাবন আসিতে থাকে।

### देवतागा-नित्र, अन

অন্তদ্ত্যাগো বহিস্ত্যাগো বিরম্ভগৈর যুজ্যতে। তাজত্যন্তবহিঃসংগং বিরম্ভস্তু মুম্ফ্রেয়া।।৩৭৩।। বিরম্ভ বা বৈরাগাবান্ পুরুবেরই আন্তর ও বাহা দুই প্রকারেরই ত্যাগ করা উচিত। ঐ বৈরাগ্যবান্ ব্যক্তিই মুডির ইচ্ছার আন্তর এবং বাহ্য সংস্ত্রব পরিত্যাগ ক্রেন্।

বহিদ্তু বিষয়ৈঃ সংগং তথাত্তরহমাদিভিঃ। বিরম্ভ এব শক্ষোতি ত্যন্তঃ ব্রহ্মণি নিষ্ঠিতঃ।।৩৭৪।।

ইন্দ্রিগণের বিষয়সম্হের অর্থাৎ শব্দ, দ্পর্শ, র্প, রস ও গন্ধাদির সহিত বাহাসংগ এবং অহংকারাদির সহিত আন্তর-সংগ, এই দ্বইকে ব্রহ্মানিষ্ঠ বিরম্ভ ব্যক্তিই ত্যাগ করিতে সক্ষম হইরা থাকেন।

[বিগত হইয়াছে রতি বা আসন্তি যাঁহার তিনি বিরম্ভ।]

বৈরাগ্যবোধো প্রের্বস্য পক্ষিবং পক্ষো বিজানীহি বিচক্ষণ তথা।

বিম, ভিসোধাগ্রতলাধিরোহণং

তाভ্যাং विना नानाज्यतन त्रिक्षांज।।०१৫।।

হে বিদ্বন্! বৈরাগ্য এবং বোধ বা জ্ঞান এই দ্বইটিকে পক্ষীর দ্বই পাখার ন্যায় মোক্ষকামী প্রব্নষের দ্বইটি পাখা মনে কর। এই দ্বইটির মধ্যে কোনও একটি বিনা কেবল একটি পাখার দ্বারা কেহ ম্বিন্তর্প প্রাসাদের অগ্রভাগে বা শিখরে আরোহণ করিতে পারে না অর্থাৎ মোক্ষপ্রাণিতর জন্য বৈরাগ্য এবং জ্ঞান এই দ্বইয়েরই আবশ্যক। [ বৈরাগ্য এবং বিচার বা জ্ঞান দ্বই একসাথে না থাকিলে ম্বিত্ত অসম্ভব। ]

অত্যন্তবৈরাগ্যবতঃ সমাধিঃ
সমাহিতসৈয়ে দৃঢ়প্রবোধঃ।
প্রবৃদ্ধতত্ত্বস্য হি বন্ধম্বিত্ত—

ন্ব্রিভাত্বনো নিত্যস্থান্ত্তিঃ।। ৩৭৬।।

্রতিশর বৈরাগ্যবান্ প্রর্বেরই সমাধিলাভ হয়, সমাহিত ব্যক্তিরই অদ্রান্ত দ্যু তত্ত্ত্তান হইয়া থাকে এবং স্কৃত্ত্ তত্ত্বত্তানীরই সংসার-বন্ধন হইতে মুক্তি হয় এবং যিনি সংসার-বন্ধন হইতে মুক্ত, তাঁহারই নিত্যানন্দের অনুভব হইয়া থাকে।

বৈরাগ্যান্ন পরং সাখস্য জনকং পশ্যামি বশ্যাত্যান—

ততচেচচছা, ধতরাত্যবোধসহিতং ত্বারাজ্যসাম্রাজ্যধাক্ ।

এতদ্ ত্বারমজস্রমা, তিয়াবতের্যত্মাংস্কাংপরং

স্ক্রিত্সপ্ইয়া সদাত্যানি সদা প্রজ্ঞাং কুরা শ্রেয়সে।। ৩৭৭।।

জিতেন্দির প্রব্যের পক্ষে বৈরাগ্য হইতে অধিক স্থদায়ক বদতু আমি আর কিছুই দেখি না এবং ঐ বৈরাগ্য যদি কভ্ শ্বন্ধ আত্মজ্ঞানের সহিত সংয্ত হয় ভাহা হইলে তো উহা দ্বগীয় সাম্রাজ্যের স্ব্র্থ প্রদানকারী হইয়া থাকে। বৈরাগ্যের সহিত বিশ্বদ্ধ-আত্মজ্ঞান অজস্র ম্বিন্তর্প য্বতীর নিকট পৌছাইবার পক্ষে নিরন্তর উন্মৃত্ত দ্বারন্বর্প। অতএব হে বংস! তুমি তোমার কল্যাণের জন্য সন্ধ্র্প প্রকারে ইচ্ছা রহিত হইয়া সব সময়ের জন্য সচিচদানন্দ রক্ষেই দ্বীয় ব্বিদ্ধ দ্থির কর।

আশাং ছিন্দি বিযোপমেষ্ বিষয়েষেববৈষৰ মতেয়াঃ স্তি—
স্তন্তবা জাতিকুলাশ্রমেষবিভয়তিং মৃঞাতিদ্রাং ক্রিয়াঃ।
দেহাদাবসতি তাজাতমুধিষণাং প্রজ্ঞাং কুর্ববাতমুনি
ত্বং দুন্দীসামলোহসি নির্দ্বিপরং ব্রন্ধাসি যাবস্তুতঃ ।। ৩৭৮ ।।

বিষের ন্যার দ্বঃসহ বিষয়ের আশা পরিত্যাগ কর, কারণ ইহা [ আত্মস্বরুপবিস্মৃতির্প ] মৃত্যুর মার্গ এবং জাতি, কুল, আগ্রমাদির অভিমান ছাড়িয়া অতি
দ্ব হইতেই কর্মাকে পরিত্যাগ কর। দেহাদি অসংপদার্থে আত্মবৃদ্ধি ছাড় এবং
আত্মায় অহংবৃদ্ধি স্থাপন কর, কেন না তুমি তো বাস্তবিক পক্ষে এই সকলের দুণ্টা
এবং মলাদি দোষ ও দ্বৈত রহিত যে পরব্রহ্ম, তাহাই তুমি।

### ধ্যান-বিধি

লক্ষ্যে রক্ষণি মানসং দৃঢ়তরং সংস্থাপ্য বাহ্যেন্দ্রিরং স্বস্থানে বিনিবেশ্য নিশ্চলতন্ত্রণচাপেক্ষ্য দেহস্থিতিম্। রক্ষাত্রোক্যমন্পেত্য তল্ময়তয়া চাখণ্ডব্ত্যানিশং রক্ষানন্দ্রসং পিবাত্যানি মন্দা শ্রন্যঃ কিমন্যৈর্জ্মেঃ।।৩৭৯।।

চিত্তকে স্বীয় লক্ষ্য ব্রহ্মে দ্যুতার সহিত স্থির করতঃ বাহ্য ইন্দ্রিয়গ্রামকে উহাদের বিষয়সকল হইতে আকর্ষণ করিয়া আপন-আপন গোলকে অর্থাৎ স্থানে স্থির কর, শরীরকে নিশ্চল রাখ এবং দেহস্থিতির প্রতি ধ্যান বা লক্ষ্য দিও না। এই প্রকারে ব্রহ্ম ও আত্মার একতা করিয়া তন্ময়ভাবে অখন্ড-বৃত্তি-দ্বারা অহনিশি মনে মনে আনন্দের সহিত ব্রহ্মানন্দরসের পান কর। সারহীন এই বৃথা দৈবত প্রপঞ্চন্বারা তোমার কি কল্যাণ সাধিত হইবে?

অনাত্মচিন্তনং তন্তন্য কশ্মলং দ্বংখকারণম্। চিন্তয়াত্মানমানন্দর্পং যন্মক্তিকারণম্।।৩৮০।।

দ্বংখের কারণ এবং মোহরপ মলিন অনাত্ম-চিন্তা ত্যাগকরতঃ সাক্ষাৎ ম্বিত্তর হেতু আনন্দস্বর্প আত্মাকে চিন্তা কর। ি মুমুক্ষ্ম ব্যক্তি সর্ব্ব প্রকার দ্বংথের কারণ যে বিষয় চিন্তা তাহা ত্যাগ করিয়া সদা সাক্ষাৎ মুক্তি প্রদানকারী যে আত্মচিন্তা তাহাতে স্বীয় মনকে লাগাইয়া রাখিবেন।

এয প্ৰয়ংজ্যোতিরশেষসাক্ষী
বিজ্ঞানকোশে বিলসত্যজন্তম্।
লক্ষ্যং বিধায়ৈনমসন্বিলক্ষণ—
মখণ্ডব্ত্যাত্মতামান্ভাবয়।। ৩৮১।।

এই স্বরংপ্রকাশ সকলের সাক্ষী নিরন্তর বিজ্ঞানমরকোশে অবস্থিত, সকল অনিত্য পদার্থ হইতে ভিন্ন, এই পরমাত্মাকেই আপন লক্ষ্য স্থির করিয়া, ইহাকেই তৈলধারাবং অখন্ড বৃত্তিতে, আত্মভাবে চিন্তা কর।

রিক্সই জীবের লক্ষা। অতএব মনকে বাহ্যাবিষয়াচিন্তা হইতে বিরত করিয়া, বৈরাগ্যবান্ ব্যক্তি একাগ্রচিত্ত হইয়া নিরন্তর অখণ্ড ব্তিতে ব্রহ্মাচিন্তায় নিমণ্ন পাকিবেন।

> এতমচিছনয়া বৃত্যা প্রত্যয়ান্তরশ্বায়া। উল্লেখয়ন্ বিজানীয়াৎ স্বস্বর্পত্যা স্কুটম্।।৩৮২।।

অন্য প্রতীতি হইতে রহিত অখণ্ড ব্যত্তিতে এই এক আত্মারই চিন্তাকরতঃ যোগী ইহাকেই স্পণ্ট আপন স্বরূপ জানিবেন।

> অত্যাত্মত্বং দ্ঢ়ীকুর্বন্নহমাদিষ, সন্তাজন্। উদাসীনতয়া তেষ, তিন্টেদ্ঘটপটদিবং।।০৮৩।।

এই প্রকারে এই পরমাত্মাতেই আত্মভাব দঢ়ে করিয়া এবং শরীর, মন, চিত্ত, অহংকারাদি অনিত্য বস্তুতে আত্মবৃদ্ধি ত্যাগকরতঃ, ঘটপটাদিরন্যায় ঐ সকলকে তুচছ বোধে, সে সকল হইতে উদাসীন হইয়া যাও।

## **बाज्य-मृ**ष्टि

বিশ্বেশ্বনতঃকরণং স্বর্পে
নিবেশ্য সাক্ষিণ্যববোধমাত্রে
শনৈঃ শনৈনিশিচলতাম্পানয়ন্
প্রথং স্বমেবান্বিলোক্ষেত্ততঃ ।। ৩৮৪ ।।

আপন শ্রন্থ চিত্তকে সকলের সাক্ষী এবং জ্ঞানস্বর্পে আত্মায় স্থির করিয়া,

# শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্রাচত

506

ধীরে-ধীরে নিশ্চলতা প্রাণ্তকরতঃ, অন্তে সর্ব্বত্র আপনাকেই পরিপর্ণ দেখিবে।
[অর্থাৎ স্বস্বর্পকে প্রত্যক্ষ করিবে।]

দেহেন্দ্রিয়প্রাণমনোহহমাদিভিঃ

न्वाळानक्र,रे॰जर्जाथरेनत्,भार्थिजः।

বিমুক্তমাত্যানমখণ্ডর,পং

भू नर् भशकार्गीभवावत्नाक्रसः।। ७४७।।

স্বীর অজ্ঞানন্বারা কল্পিত দেহ, ইন্দ্রির, মন, প্রাণ এবং অহংকারাদি সম্দ্রর উপাধি হইতে রহিত অখণ্ড আত্মাকে মহাকাশের ন্যার সর্বান্ত পরিপূর্ণ অবলোকন ক্রিবে।

মহাকাশ যেমন সর্বার পরিপ্রণভাবে ব্যাপ্ত হইয়া আছে তদ্র্প আপন আত্মাকে সব স্থানে পরিপ্রণ্রিপে দেখিবে।

ঘটকলশকুশ্,লস্, চিম, থৈয়—
গ্ৰপন্ম, পাধিশতৈ বিশি, জমেকম্।
ভবতি ন বিবিধং তথৈব শ্রুদ্ধং
প্রমহমাদিবিম, জমেকমেব।। ৩৮৬।।

ষেমন আকাশ ঘট, কলশ, কুশ্ল (অন্ন রাখিবার বড় পাত্র বা জালা), স্চ প্রভৃতি শত শত উপাধি হইতে মূক্ত হইরা এক অন্বিতীয়র্পে বিদ্যমান থাকে, নানা উপাধির কারণ উহা অর্থাং আকাশ পৃথক্ পৃথক্ হইরা যায় না, তেমনি অহংকার প্রভৃতি উপাধিসমূহ হইতে বিমৃক্ত একই শৃদ্ধ প্রমাত্মা বিদ্যমান আছেন।

ঘট, কলশ প্রভাতি ভাগিরা গেলে উহাদের নাম-র্প নাশ হইরা যাওরার পর উহাদের মধ্যস্থ আকাশ মহাকাশে বিলীন হয়। তদুপ জ্ঞানোদয়ে জীবের উপাধিসমূহ মিথ্যা বলিয়া প্রতীত হয়, তখন জীব ব্রন্ধের সহিত অভিন্নতা প্রাণ্ড হইয়া থাকে।

রন্ধাদিসভন্বপর্য্যাল মুষামারা উপাধরঃ। ততঃ প্রণং স্বমাত্যানং পধ্যেদেকাত্যানা স্থিতম্।।৩৮৭।।

ব্রহ্মা হইতে স্তন্ব অর্থাৎ তৃণ পর্ব্যন্ত সম্দার উপাধিই মিথ্যা। উপাধিসম্হকে
মিথ্যা জানিয়া সদা আপনাকে একর্পে স্থিত পরিপ্র আত্মস্বর্প দেখিবে।

ষত্র দ্রান্ত্যা কল্পিতং যদিববেকে ভত্তনমাত্রং নৈব তস্মাদিবভিন্নম্।

# ভ্রান্তের্নাশে ভ্রান্তিদ্ন্টাহিতত্ত্বং রজ্জ্বভূতন্দিনশ্বমাত্মস্বর্পুম্।।৩৮৮।।

যে বদ্তু যে আধারে ভ্রমের দ্বারা কল্পিত হয়, সেই আধারের যথার্থ জ্ঞান হইবার পর সেই কল্পিত বদ্তু তদুপেই নিশ্চিত হইয়া য়য়, উহা হইতে অর্থাৎ অধিষ্ঠান হইতে উহার (কল্পিত বদ্তুর) পৃথক্ সন্তা সিন্ধ হয় না। ফেমন ভ্রান্তি নন্ট হইয়া গেলে রক্জাতে ভ্রান্তিবশতঃ প্রতীত সর্প রক্জার্পেই প্রত্যক্ষ হইয়া থাকে, সেই প্রকার অজ্ঞানের নাশে সম্পূর্ণ বিশ্ব আত্মন্বর্পেই জানা য়য়।

न्त्रयः ब्रह्मा न्त्रयः निख्यः न्त्रयाभिग्यः न्त्रयः भिनः। न्त्रयः तिभ्वभिषः भन्तरः न्त्रम्यापनातः क्लिन।।०৮৯।।

স্বরং আত্মাই ব্রহ্মা, বিষ**্**, ইন্দ্র ও শিব, স্বরং আত্মাই এই সম্পূর্ণ বিশ্ব, আত্মা হইতে ভিন্ন আর কিছ<sub>ন</sub>ই নাই।

ি এই কথাই নারায়ণোপনিষদে বলা হইয়াছে—অথো নিত্যো দেব একোনারায়ণো রহ্মা চ নারায়ণঃ শিবশ্চ নারায়ণঃ শকশ্চ নারায়ণঃ। বসবোহশিবনো চ নারায়ণো দ্বাদশাদিতাশ্চ নারায়ণঃ সর্ব ঋষয়শ্চ নারায়ণঃ। কালশ্চ নারায়ণঃ দিশশ্চ নারায়ণঃ অধশ্চ নারায়ণঃ উধর্বং চ নারায়ণঃ। মুর্ত্তামুর্তং চ নারায়ণোহল্তবহিশ্চ নারায়ণা। নারায়ণ এবেদং সর্বং বদ্ভুতং বচ্চভবাম্।। এতদ্ যজুবের্বদিশরোহ্শতে। অথ নিত্যো নিজ্কলঙেকা নিরাখ্যাতো নির্বিক্তেপা নিরপ্তানঃ শ্বশ্বে দেব একো নারায়ণো ন দ্বিতীয়োস্তি কশ্চিৎ য এব বেদ স সবিষ্কুরের ভবতি, সবিষ্কুরের ভবতি, নির্ব্তব্য ভবতি।।

অন্তঃ দ্বয়ং চাপি বহিঃ দ্বয়ং চ
দ্বয়ং পর্নতাংদ্বয়মেব পশ্চাৎ।
দ্বয়ং হ্যবাচ্যাং দ্বয়মপ্যুদীচ্যাং
তথোপরিন্টাংদ্বয়মপ্যধদ্তাং।।৩৯০।।

ন্বরং আত্যাই ভিতরে, ন্বরংই বাহিরে, ন্বরংই সন্মুখে, ন্বরংই পশ্চাতে. ন্বরংই দক্ষিণে, ন্বরংই বামে এবং ন্বরংই উপরে, ন্বরংই নীচে— । সন্বাত এক আত্যাই বিরাজমান—আত্যা ব্যতীত আর কিছুই নাই। ]

ভরংগফেনপ্রমন্দ্র্দাদি
সক্তি স্বর্গেণ জলং যথা তথা।
চিদেব দেহাদ্যহমন্তমেতং

भव्दर हिरमरेवकतमः विभान्धम् ।। ७৯১।।

যেমন তরংগ, ফেন, আবর্ত্ত (ঘ্রিণ্), বৃদ্বৃদ্ প্রভৃতি সবই জল, সেই প্রকার

স্থ্লদেহ হইতে আরশ্ভ করিয়া স্ক্রা অহংকার পর্যান্ত এই সম্পূর্ণ বিশ্বও অথন্ড বিশান্ধ চৈতনাস্বর্প আত্যাই।

I চৈতন্য ব্যতিরিক্ত অপর কিছ্বরই অঙ্গিতত্ব নাই। সর্ব্বর এক চৈতন্যই চৈতন্য। I

সদেবেদং সর্বাং জগদবগতং বাঙ্মনসয়েঃ
সতোহন্যমান্ত্যের প্রকৃতিপরসীনি দিথতবতঃ।
প্থক্ কিং ম্ংস্নায়াঃ কলশঘটকুন্ভাদ্যবগতং
বদত্যেষ ভ্রান্তস্থলহামিতি মায়ামদিরয়া।।৩৯২।।

মন ও বাণীর দ্বারা প্রতীত বা গ্রাহ্য এই সম্পূর্ণ জগৎ সংস্বর্পই। ধিনি প্রকৃতির রাজ্যের পরপারে অবস্থিত তাঁহার দ্লিটতে সং-ব্রহ্ম হইতে প্থক্ বস্তু আর কিছ্বই নাই। ম্ভিকা হইতে ভিন্ন কি ঘটের, কলশের এবং কুম্ভের অস্তিত্ব কিছ্ব আছে? মন্য্য মায়ার্প-মদিরা-পানে উন্মন্ত হইয়া 'আমি', 'তুমি'—এই প্রকার ভেদব্রিশ্যবৃত্ত বাণী বলিয়া থাকে।

্রিজগতের অধিষ্ঠানর্পে ব্রহ্ম থাকিবার দর্শ ব্রহ্মজ্ঞ ব্যক্তি সকলই ব্রহ্ম দর্শন করেন। ব্রহ্ম ব্যতীত তাঁহার নিকট আর কিছ্রই অস্তিত্ব নাই।

> ক্রিয়াসমডিহারেণ যত্ত্র নান্যদিতিশ্রুতিঃ। ব্রবীতি দৈবতরাহিত্যং মিথ্যাধ্যাসনিব্রুয়ে।।৩৯৩।।

কার্যর্প দৈবতের উপসংহার বা সমাণিত করিতে যাইয়া যেখানে আর কিছু দেখা যায় না এই প্রকার অদৈবত প্রতিপাদক শ্রুতি মিথ্যা অধ্যাসের নিব্তির জন্য বারংবার দৈবতের অভাব বালতেছেন।

ছান্দোগ্যোপনিষদ বলিতেছেন 'যত্ত নানাং পশ্যতি নান্য চছ্ণোতি নান্য দিবজানাতি স ভ্যা।' ৭ ৷২৪ ৷১ যেখানে কেহ অন্য দেখে না, অন্য শোনে না এবং
অন্য জানে না, সেই ভ্যা আত্মা। মিথ্যা অধ্যাসের কারণই এ জগংজ্ঞান। মিথ্যাঅধ্যাস নাশ হইলে এই জগং প্রতীতি থাকে না, তখন জ্ঞান, জ্ঞাতা ও জ্ঞেয় এই
তিপ্রিটির বিনাশে কেবল ব্রহ্মই অবশিষ্ট থাকেন।

আকাশবিশ্ব মলনি নিব কিল্প—
নিঃসীমনি দ্পাদননি নিব কারম্।
অন্তব হিঃশ্নামনন্যমন্বয়ং
স্বয়ং পরং ব্রন্ধ কিমস্তি বোধ্যম্।। ৩৯৪।।

যে পরব্রহ্ম স্বয়ং আকাশের ন্যায় নিশ্বল, নিব্রিকলপ, নিঃসীম (অসীম), নিশ্চল, বিকাররহিত, বাহির-ভিতর সর্বাত্ত শ্না, অভিন্ন এবং অন্বিতীয়, তিনি কিকথনও জ্ঞানের বিষয় হইতে পারেন?

রিন্দা জ্ঞানের বিষয় হইলে অপর কাহাকেও জ্ঞাতা স্বীকার করিতে হর, তাহা হইলে অন্বৈতবাদ খণ্ডন হইয়া যায়। জগং ব্যাপারে জ্ঞাতা, জ্ঞান এবং জ্ঞের তিন পৃথক্ বস্তু দেখা যায়। যিনি পরব্রহ্মকে জানেন, তিনি ব্রহ্মই হইয়া থাকেন, "পরমং ব্রহ্ম বেদ ব্রক্ষাব ভবতি।" তথন আর তিন ভিন্ন বস্তু থাকে না—এক ব্রহ্মই অবশিষ্ট থাকেন। এক ব্রহ্মই যথন অবশিষ্ট, তাঁহার আবার জ্ঞাতা কে থাকিবে?

বস্তব্যং কিম্ বিদ্যতেহত্ত বহুধা ত্রন্ধৈৰ জীবঃ প্রমং

রন্ধৈতজ্জগদাততং ন্ সকলং ব্রন্ধানিতীয়ং শ্রুতেঃ।

রন্ধৈনাহমিতি প্রবৃদ্ধমতয়ঃ সন্তান্তবাহ্যাঃ প্র্যুটং

রন্ধাতি,য় বসন্তি সন্ততিচিদান-দাত্যনৈব ধ্রুবম্।।৩৯৫।।

এই বিষয়ে আর অধিক কি বলিবার আছে? জীব তো স্বয়ং ব্রহ্মই এবং ব্রহ্মই এই সম্পূর্ণ জগতর্পে বিস্তৃত হইয়া আছেন, কেন না প্রনৃতিও বলিতেছেন ব্রহ্ম আম্বতীয়ং' এবং ইহা অতিশয় সত্য কথা, যাঁহার ইহা বোধ হইয়ছে যে, "আমি ব্রহ্মই"। তিনি বাহ্য-বিষয় সর্ব্বপ্রকারে ত্যাগ করিয়া ব্রহ্মভাবে সদা সচিচদানদদবর,পেই স্থিত থাকেন।

জহি মলময়কোশেহহংধিয়োথাপিতাশাং
প্রসভমনিলকলেপ লিঙগদেহেহপি পশ্চাং।
নিগমগদিতকীর্তিং নিত্যমানন্দম,তিং
স্বয়মিতি পরিচীয় ব্রহার,পেন তিন্ঠ।।৩৯৬।।

এই মলময়কোশে অর্থাৎ দ্থ্লশরীরে অহংব্দিধলারা উৎপন্ন আসন্তি ত্যাগ কর এবং পরে বায়্র্প লিজ্গদেহে বা দ্ক্ষাদেহে যাহা অতি চণ্ডল ও ক্ষণভজ্গর তাহা হইতেও আত্মছাভিমান দ্ঢ়তার সহিত পরিত্যাগ কর। বেদ যাঁহার যশ গান করিতেছেন সেই আনন্দম্বর্প ব্রহ্মকেই আপন দ্বর্প অবগত হইয়া সদা সেই ব্রহ্মর্পেই দ্থিত থাক।

> শবাকারং যাবদ্ভজতি মন্জঙ্গতাবদশ্বতিঃ পরেভ্যঃ স্যাৎ ক্লেশো জননমরণব্যাধিনিলয়ঃ। যদাত্যানং শ্বদ্ধং কলয়তি শিবাকারমচলং তদাতেভ্যো মুস্তো ভবতি হি তদাহ শ্রুতিরপি।।৩৯৭।।

শ্রুতিও বলিতেছেন মন্বা যতক্ষণ পর্য্যন্ত এই মৃত-তুল্য দেহে অহংব্রুদ্ধি করিয়া আসম্ভ থাকে ততক্ষণ পর্য্যন্ত সে অত্যন্ত অপবিত্র এবং জন্ম, মরণ, ব্যাধি প্রভৃতির্প দৃঃখ এবং অপরের দ্বারাও অত্যন্ত ক্লেশ ভোগ করে। কিন্তু যখন তিনি

### শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবিরচিত

স্বীয় কল্যাণস্বরূপ অচল এবং শৃদ্ধ আত্মার সাক্ষাংকার করেন তখন তিনি সমুস্ত ক্লেশ হইতে মৃক্ত হইয়া যান।

#### প্রপঞ্চের ত্যাগ

স্বাত্যন্যরোপিতাশেষাভাসবস্তুনিরাসতঃ। স্বয়মেব পরং রক্ষ প্রশ্বদ্বয়মক্রিয়ম্।।৩৯৮।।

স্বীর আত্মার আরোপিত সমস্ত কল্পিত বস্তুসম্হের বাধ বা নিষেধ করিতে পারিলে জীব স্বরং অন্বিতীয়, অক্রিয় এবং পূর্ণপর ব্রহ্মই।

অজ্ঞান হইতেই দেহাদিতে 'আমি' বোধ হয় এবং শা্দধ আত্মা হইতে নিজেকে পৃথক্ বলিয়া মনে করে। অজ্ঞানের নাশ হইলে পরমাত্মার সহিত জীবাত্মার ভেদব্দিধও নাশ হইয়া যায়।]

সমাহিতয়াং সভি চিত্তব্ত্তো
পরাতমনি রজাণ নিব্বিকলেপ।
ন দ্শ্যতে কশ্চিদয়ং বিকলপঃ
প্রজলপমাতঃ পরিশিষ্যতে ততঃ।।৩৯১।।

সংস্বর্প নিব্বিকলপ পরমাত্মা পরব্রন্ধে চিত্তবৃত্তি হইয়া গেলে এই নাম-রূপাত্মক দৃশ্য প্রপণ্ড বা সংসার কোথায়ও দেখা যায় না। সেই সময় ইহা অর্থাৎ দৃশং কেবল কথার কথা মাত্র থাকিয়া যায়।

রিক্ষান,ভ্,তির পর এই বিশ্বপ্রপঞ্চের বা দৃশ্যপ্রপঞ্চের কোন প্রকার প্রতিভাসিক ও ব্যবহারিক সত্তা খ'র্নজিয়া পাওয়া যায় না, কেবল পারমার্থিক সত্তা অর্থাৎ শৃন্থটেতন্য বা নিগ্র্বণরক্ষের সত্তাই থাকে।

অসংকলেপা বিকলেপাহয়ং বিশ্বমিত্যেকবঙ্গুনি। নিশ্বিকারে নিরাকারে নিশ্বিশেষে ভিদা কুভঃ।।৪০০।।

সেই একমাত্র ব্রহ্মবস্তুতে এই সংসার মিথ্যা বস্তুর ন্যায় কলপনা মাত্র। আচ্ছা বল তো, নিব্বিকার, নিরাকার, নিব্বিশেষ, [ অপরিনামী, কার্য্যকারণরহিত এবং নাম-র্প-জাতি-গ্ল-ক্রিয়াশ্না ] ব্রহ্মে ভেদ কোথা হইতে আসিল?

प्रण्येगभानम्भागिष्णावस्, देनाकवञ्जूनि । निर्व्यिकारत निर्वाकारत निर्विवस्थय जिला कुळः ।। ८०५ ।।

সেই দ্রন্টা, দৃশ্য ও দর্শনাদিভাবশ্না, নিব্রিকার, নিরাকার এবং নিবিশেষ এক রন্ধাবস্তুতে বল তো ভেদ কোথা হইতে আসিল?

220

### বিবেক-চ্ডাুমণ

[ আত্মা বা ব্রহ্ম হইতে ভিন্ন কোন বস্তু না থাকিবার হেতু উহার দৃশ্য এবং দুণ্টাও নাই। দুণ্টা এবং দৃশ্য না থাকিবার কারণ দর্শন ক্রিয়াও নাই। যখন দুণ্টা, দৃশ্য ও দর্শন কিছুই নাই, একমাত্র স্বয়ংই আছেন, তখন তাহাতে ভেদও নাই।

কলপার্ণ ইবাভান্তপরিপ্,গৈনিবস্তুনি। নিন্ধিকারে নিরাকারে নিন্ধিশৈষে ভিদা কুজঃ।।৪০২।।

নিবিব'কার, নিরাকার, নিবিব'শেষ এবং প্রলয়কালীন মহাসম্দ্রের ন্যায় অতানত পরিপূর্ণ একমাত্র ব্রহ্মবস্তুতে বল তো ভেদ কোথা হইতে আসিল?

> তেজসীব তমো যত্র প্রলীনং দ্রান্তিকারণম্। অন্বিতীয়ে পরে তত্ত্বে নিন্দির্শেষে ভিদা কুতঃ।।৪০৩।।

আলোর মধ্যে যেমন অন্ধকার লীন হইয়া যায়, তেমনি যাহাতে প্রমের কারণ জজ্ঞান বিলীন হয়, সেই অন্বিতীয় নিব্বিশেষ প্রমতত্ত্বে ভেদ কোথা হইতে আসিল?

িনিব্বিশেষ ব্রহ্মে কথনই ভেদ আসিতে পারে না, ইহা অজ্ঞান প্রস্তুক্তপনামাত। এই ভেদের বাস্তব সন্তা তিন কালেই নাই অর্থাৎ ভ্ত, ভবিষ্যৎ ও বর্ত্তমান কোন কালেই নাই।

একাত্মকে পরে তত্তের ভেদবার্ত্তা কথং ভবেং। স্বযুক্তো স্বয়মান্নায়াং ভেদঃ কেনাবলোকিতঃ।।৪০৪।।

অন্বিতীয় পরমতত্তে ভেদের কথা কি প্রকারে উঠিতে পারে? স্বাদন্ত্র গাঢ় সাম্থর্প সাম্পিততে কেহ কথনও কি ভেদ দেখিয়াছে?

পিঞ্চদশী প্রভৃতি বেদান্তের গ্রন্থে ভেদ তিন প্রকারের ষথা সজাতীয়, বিজ্ঞাতীয় এবং স্বগত।

> বৃক্ষস্য স্বগতো ভেদঃ পত্রপত্বপফলাদিভিঃ। বৃক্ষান্তরাৎ সজাতিয়ো বিজাতীয় শিলাদিভঃ।।

পত্ত, প্রুৎপ, ফল প্রভৃতি অবয়ব হইতে অবয়বী ব্ব্দের যে ভেদ, তাহার নাম "ম্বগত" ভেদ। সেই ব্ব্দের সহিত অন্য ব্ব্দের যে ভেদ, তাহার নাম "সজাতীয়" ভেদ। ব্ব্বের সহিত শিলা প্রভৃতির যে ভেদ, তাহার নাম "বিজাতীয়" ভেদ। অসম্বস্তুর মধ্যেই এই তিন প্রকার ভেদ দেখা যায়। সম্বস্তু যে ব্লন্ধ, তাহাতে এই তিন প্রকারের ভেদ নাই। কারণ ব্রন্ধে প্থক্ অবয়ব নাই, সেই জন্য ব্রন্ধের ভেদ নাই। 'ম্ব' শব্দের এখানে অর্থ অবয়ব। ব্রন্ধের সজাতীয় ভেদেও নাই; কারণ ব্রন্ধারাতীয় অন্য কোন বস্তু না থাকিবার দর্ন ব্রন্ধে সজাতীয় ভেদের

আত্যন্তিক অভাব। ব্রহ্ম ব্যতীত অন্য কোন বস্তুর অস্তিত্ব না থাকিবার হেতু তাঁহাতে বিজাতীয় ভেদও নাই। তাই ব্রহ্মকে ভেদ রহিত বলা হয়। জগতে যে ভেদ দশ'ন হয়, তাহা সবই অজ্ঞান-কল্পিত।]

ন হাঙ্গিত বিশ্বং পরতত্তবোধাৎ
সদাত্মনি ব্রহ্মণি নিশ্বিকলেপ।
কালনমে নাপ্যহিরীক্ষিতো গর্গে
ন হাঙ্গব্দিম্ম্গত্যিকায়াম্।।৪০৫।।

পরমতন্তর জ্ঞাত হইবার পর সংস্বর্প নিন্ধিকলপ রক্ষে বিশ্বের অস্তিত্ব অন্বেষণ করিয়াও প্রাণ্ড হওয়া যায় না। তিন কালে কখনও কি কেহ রক্জ্বতে সপ্ এবং মৃগতৃষ্ণাতে এক বিন্দ্ব জল দেখিয়াছে?

রিজ্জ্বতে যেমন সপের অভাব, মরীচিকায় যের্প-জলবিশ্দ্র অবিদ্যমানতা, সেইর্প রন্ধেও জগতের সত্তাহীনতা।

> মায়ামাত্রমিদং দৈবতমদৈবতং প্রমার্থতঃ। ইতি ব্রতে শ্রুতিঃ সাক্ষাংস্কৃষ্ণতাবন্ত্রতে।।৪০৬।।

সাক্ষাৎ শ্রুতি ভগবতী বলিতেছেন, ঐ যে দ্বৈত বা ভেদ উহা মায়ামাত্র. পরমসত্য এক অদ্বৈতই। ভেদ যে মিথ্যা এক অদ্বৈত ব্রহ্মবস্তুই যে সত্য, তাহা স্ব্যুগ্তিকালে সকলেই অনুভব করেন।

ি গাঢ় নিদ্রার অপর কোন বস্তুর ভান বা জ্ঞান থাকে না। আমি যে সুখে নিদ্রা গিরাছিলাম এই অন্ভবট্যুকুমার থাকে। অতএব স্ব্যুণিত সময়ে যে কেহ এক অন্ভবকর্তা থাকেন তাহা নিঃশতেকাচে বলা যায়। সেই এক অন্ভবকর্তাই সাক্ষীস্বর্প পরমাত্যা।

অনন্যত্বমধিষ্ঠানাদারোপ্যস্য নিরীক্ষিতম্। পশ্ডিতে রজ্জ্বসর্পাদো বিকল্পো দ্রান্তিজীবনঃ।।৪০৭।।

বৃদ্ধিমানঃ প্র্র্বেরা রুজ্ব্-সপ্রাদিতে অধ্যুস্ত বস্তুর অধিষ্ঠান হইতে অভেদ্ স্পন্ট দেখেন; অতএব ব্রহ্মে অধ্যুস্ত এই সংসারর্প বিকল্প অজ্ঞানজনা দ্রমের কারণই জীবিত বা স্থিত আছে।

[ এখানে ব্রহ্ম অধিষ্ঠান এবং সংসার অধ্যসত। যতক্ষণ অজ্ঞান আছে ততক্ষণ সংসার, জ্ঞান হইবার পর অধিষ্ঠান ব্রহ্মে, অধ্যসত সংসার লীন হইয়া যায়। য়েমন রক্জার প্রকৃত জ্ঞান হইলে, অজ্ঞানজনিত যে সপ্-দর্শন তাহা আর থাকে না। ঐ অধ্যসত সপ্ অধিষ্ঠান রক্জাতে বিলীন হইয়া যায়।]

### আত্মচিন্তার বিধান

চিত্তম,লো বিকল্পোহয়ং চিত্তাভাবে ন কশ্চন। অতশ্চিত্তং সমাধেহি প্রত্যগ্রন্থে পরাত্মনি।।৪০৮।।

এই বিকল্প বা দৈবতর প প্রপণ্ড চিত্তকে আগ্রয় করিয়াই বিদামান আছে। চিত্তের অভাবে ইহার নাম-গন্ধও থাকে না। অতএব চিত্তকে প্রত্যক্-চৈতনাস্বর,প্র আত্মায় সমাহিত কর।

কিমপি সভভবোধং কেবলানন্দর,পং
নির্পমনভিবেলং নিভাম,ত্তং নিরীহন্।
নির্বধিগগনাভং নিম্কলং নিন্ধিকলপং
হ্রিদ কলয়ভি বিশ্বান্ ব্রহ্ম প্রণং সমাধৌ।।৪০৯।।

ব্রহ্মবেত্তা প্রব্র সমাধিযোগে স্বীয় অল্তঃকরণে মন-বাণীর অবিষয় কোন নিত্যবোধস্বর্প, কেবলানন্দর্প, উপমারহিত, কালাতীত, নিতাম্ভ, নিশ্চেণ্ট, অসীম, আকাশের ন্যায় কলারহিত (নিরবয়ব), নিম্বিকল্প প্রণ ব্রহ্মকে নিজ হইতে অভিন্নর্পে অন্তবিকরেন।

প্রকৃতিবিকৃতিশ্বন্যং ভাবনাতীতভাবং
সমরসমসমানং ভানসম্বন্ধদ্বম্।
নিগমবচনসিম্ধং নিত্যমস্মংপ্রসিম্ধং
হুদি কলয়তি বিশ্বান্ ব্রহ্ম প্রদৃধি সমাধোঁ।।৪১০।।

কারণ এবং কার্য্য হইতে রহিত, মানবীর ভাবনার বা কল্পনার অতীত, একরস, উপমারহিত, দৃশ্যপ্রপণ্ড হইতে অসম্বন্ধিত অর্থাৎ প্রমাণের দ্বারা বাঁহাকে সিম্ধকরা বার না, বেদবাক্যদ্বারা বিনি সিম্ধ, নিতা, অসমৎ বা 'আমি' র্পে স্থিত, সেই প্রের্মকে ব্রন্ধবিৎপ্র্র্ব স্বীর অল্ডঃকরণে সাক্ষাৎর্পে অন্ভব করিয়া থাকেন।

অজরমমরমঙ্গাভাসবঙ্গুড্বর্পং
ি তিমিত্সলিলরাশিপ্রখ্যামাখ্যাবিহীনম্।
শ্মিতগ্গবিকারং শাশ্বতং শাশ্তমেকং
হুদি কলয়তি বিশ্বান্ ব্রহ্মপ্রণং সমাধো। 18১১।।

অজর, অমর, আভাসশ্না অর্থাৎ দ্বৈতশ্না, বস্তুস্বর্প, নিশ্চল সাগরের ন্যায় প্রশান্ত, নাম-র্প-রহিত, গ্রণের বিকার হইতে বজ্জিত (নিগর্নণ), নিতা, শান্তস্বর্প এবং অন্বিতীয় পূর্ণ রক্ষের প্রত্যক্ষ অনুভব রক্ষবিদ্ পূর্ব্ব সমাধি অবস্থাতে আপন হৃদয়ে করেন।

> সমাহিতান্তঃকরণঃ ন্বর্পে বিলোকয়াত্মানমথণ্ডবৈভবম্। বিচিছন্ধি বন্ধং ভবগন্ধগন্ধিতং যদ্রেন প্রংস্তং সফলীকুর্ম্ব।।৪১২।।

আপন স্বর্পে চিত্তকে সমাহিত বা স্থিরকরতঃ অখণ্ড-আনন্দ ও ঐশ্বর্য্র-স্প্র আত্মাকে সাক্ষাৎকার কর, সংসার-গন্ধে-দ্বর্গন্ধিত বন্ধন সম্যক্প্রকারে ছিল করিয়া ফেল এবং প্রয়ন্ত্রসহকারে সমাধি অভ্যাসের দ্বারা মন্ব্য-জন্ম সফল কর:

[ এই জন্মেই যদি প্রায়কার বারা ব্রহ্মসায্জ্যলাভ করিতে না পার তাহা হইলে জানিবে মহতি বিনণ্টি। ]

जत्वर्वाशाधिविनिमर्द्धः जिष्ठमानन्त्रमन्त्रम् । ভावग्राज्यानमाज्यस्थः न ख्यः कन्श्रस्थ्यस्य ।। ८५७।।

সকল প্রকার উপাধি হইতে রহিত অণ্বিতীয় সচিচদানন্দম্বর্প আপন অন্তঃ-করণে অবস্থিত আত্মার ভাবনা বা চিন্তা কর। এই আত্মিচিন্তার ফলম্বর্প তোমাকে প্রনরায় সংসার-চক্রে পড়িতে হইবে না।

[ এই সাধন করে কি হয়? না, ইহা গ্রায়তে মহতো ভয়াং—জন্ম-মৃত্যুর্প মহাভয় হইতে উন্ধার করিয়া দেয়। ]

### मृत्भात উপেका

ছায়েব পরংসঃ পরিদৃশ্যমান—
মাভাসর্পেণ ফলান্ভ্ত্যা।
শরীরমারাচছববমিরসতং

প্রনর্ন সন্ধত্ত ইদং মহাত্যা।।৪১৪।।

মন্ব্যের ছায়ার ন্যায় কেবল আভাসর্পে পরিদ্শামান এই শরীর, [ যাহা প্রারশ্বশতঃ প্রাণত হওয়া গিয়াছে এবং প্রারশ্ব ক্ষয়ে যাহার নাশ অবশ্যশভাবী ; ]
সেই নিরথক শরীরকে ইহার ফল বিচারকরতঃ শবের মতন একবার ত্যাগ ক্রিয়া
দিলে মহাত্মাগণ প্নরায় ইহাকে স্বীকার বা গ্রহণ করেন না।

সততবিমলবোধানন্দর্পং সমেত্য ত্যজ জড়মলর,পোপাধিমেতং স্দৃদ্রে।

## অথ প্রনর্নাপ নৈষ প্রার্থতাং বাল্তবস্তু প্রার্ণবিষয়ভূতেং কলপতে কুংসনায়।।৪১৫।।

আপনার নিত্য ও নিম্মল চিদানন্দময় স্বর্পের প্রাণ্ডিকরতঃ এই মলর্প জড় উপাধিকে দ্ব হইতেই ত্যাগ করিয়া দেও এবং প্রনরায় কভ্র ইহাকে ভ্রেও স্মরণ করিও না, কেন না বমনকৃত বস্তুর স্মরণে উহা ঘৃণারই উৎপন্ন করিয়া থাকে।

সম্লমেভংপরিদহ্য বহো

সদাত্মনি ব্রহ্মণি নিন্দিককিলেপ।

ততঃ দ্বয়ং নিত্যবিশ্বদ্ধবোধা—

নন্দাত্মনা তিষ্ঠতি বিশ্বরিষ্ঠঃ।।৪১৬।।

ব্রহ্মবেন্তাদিগের মধ্যে শ্রেণ্ঠ জ্ঞানী মহাত্মাগণ এই স্থ্ল-স্ক্রে জগৎকে ইহার ম্ল-কারণ মায়া বা অবিদ্যার সহিত নিন্তিকিলপ সং-স্বর্প ব্রহ্মাণ্নিতে ভস্ম করিয়া তংপশ্চাং স্বয়ং নিত্য বিশান্ধ বোধানন্দস্রর্প আত্মায় স্থিত থাকেন।

প্রারন্ধস্ত্রগ্রিথতং শরীরং
প্রয়াতু বা তিষ্ঠতু গৌরিব প্রক।
ন তংপ্নাঃ পশ্যতি তত্ত্ববৈত্তা—
নন্দাত্মনি বন্ধাণি লীনব্যক্তিঃ।।৪১৭।।

গাভী গলায় অপিত মালা থাকুক কি পড়িয়া যাক সেদিকে কিছুমান যেমন সে দ্ভিট দেয় না, তদুপ প্রারম্ব-স্ত-দ্বারা প্রাণ্ড এই শরীর থাকে কিংবা যায়, যাঁহার চিত্তবৃত্তি একবার আনন্দম্বর্প রক্ষে লীন হইয়াছে, সেই তত্ত্ববেতা মহা-প্রেষ্ ইহার দিকে দ্ভিপাতও করেন না।

ি গাভীর গলায় অপিত মালার প্রতি যেমন গাভীর কোন প্রকার গোরববোধ থাকে না সেই প্রকার ব্রহ্মক্ত প্রেন্থ তাঁহার শরীরের প্রতি কোন মহন্তর প্রদান করেন না। ইহা প্রারন্থবশতঃ প্রাণত হওয়া গিয়াছে ইহার আবার ম্ল্য কি? এই দুই প্রকার অর্থই হইতে পারে।

> অখণ্ডানন্দমাত্য়ানং বিজ্ঞায় স্বস্বর্পতঃ। কিমিন্ছন্ ক্স্য বা হেতোর্দেহং প্র্ফাতি তত্ত্ববিং।।৪১৮।।

অখণ্ড আনন্দস্বর্প আত্যাকেই আপন স্বর্প অবগত হইলে পর কোন ইচ্ছায় অথবা কি কারণে তত্ত্ববেত্তা মহাপরুর্ব এই শরীরের পোষণ করিবেন?

রিন্দোর সহিত অভিনর্পে আত্যান্ভব হইলে, সেই রন্ধাবেতার কি আর কোন ব্যক্তির প্রতি কিংবা বস্তুর প্রতি আকর্ষণ থাকে, যাহার জন্য তিনি শরীর রক্ষার জন্য যত্নবান হইবেন। ব্রহ্মাজ্ঞ প্রব্রুষ মরণ কামনা করেন না এবং বাঁচিয়া থাকিবার জন্যও যত্নশীল হন না। তাঁহার নিকট বাঁচা ও মরা দ্বইই সমান। জীবন ও মরণ শরীরের দ্বিটতে। যাঁহার ব্রক্ষের সহিত অভিন্ন বোধ হইয়া গিয়াছে তাঁহার নিকট জন্ম-ম্ত্যুর প্রশ্নই নাই।

#### আত্মজ্ঞানের ফল

সংসিদ্ধস্য ফলং ছেতজ্জীবন্ম,ত্তস্য যোগিনঃ। বহিরনতঃ সদানন্দরসাস্বাদনমাত্যনি।।৪১৯।।

আত্মজ্ঞানে সমাক্ সিদ্ধ জীবন্মন্ত যোগীর ইহাই লাভ যে তিনি স্বীয় আত্মার নিত্যানন্দরসের আস্বাদন অন্তরে ও বাহিরে সর্বাঞ্চণ করিয়া থাকেন।

[জীবন্যাক্ত প্রার্থকে নিরন্তর আনন্দে ড্বিয়া থাকিতেই দেখা যায়। কোন অবস্থাই তাঁহাকে আনন্দ হইতে চ্যুত করিতে পারে না। কারণ আনন্দই তাঁহার স্বর্প হইয়া যায়।]

> বৈরাগ্যস্য ফলং বোধো বোধস্যোপরতিঃ ফলম্। স্বানন্দান্ভবাচ্ছান্তিরেধৈবোপরতেঃ ফলম্।।৪২০।।

বৈরাগ্যের ফল বোধ এবং বোধের ফল উপরতি বা বিষয়ের প্রতি উদাসীনতা এবং উপরতির ফল আত্মানন্দের অনুভবদ্বারা চিত্ত শান্ত হইয়া যাওয়া।

> যদ্যান্তরোত্তরাভাবঃ প**্রন্বর্প পুর্বর্প ছু নি**ল্ফলম্। নিব্যিতঃ পরমা ছিপ্তরানন্দোহন্যুপমঃ দ্বতঃ।।৪২১।।

যদি পশ্চাতের বস্তুর প্রাণিত না হয় তাহা হইলে ব্রিঝতে হইবে প্রথমের কার্য্য নিজ্ফল (অর্থাৎ আত্মশান্তি বিনা উপরতি, উপরতি বিনা বোধ এবং বোধ বিনা বৈরাগ্য নিজ্ফল)। বিষয় হইতে নিব্তি হইয়া যাওয়াই পরম তৃণিত এবং উহাই সাক্ষাৎ অনুপাম আনন্দ।

[ সার কথা হইল ঠিক ঠিক বৈরাগ্যের উদয় হইলে জ্ঞানের উৎপত্তি হইবে, জ্ঞানের উৎপত্তিতে উপরতি বা বিষয়ের প্রতি উদাসীনতা আসিবে এবং উপরতি আসিলে জীবনে শান্তিলাভ হইবে। প্রথমটি হইলে তাহার পরেরটি জীবনে না আসিয়া থাকিতে পারে না।]

দৃষ্টদঃখেষনুন্দেবগো বিদ্যায়াঃ প্রস্তুতং ফলম্। যংকৃতং ভ্রান্তিবেলায়াং নানা কর্ম্ম জুগ্রুপিসতম্। পশ্চান্নরো বিবেকেন তং কথং কর্তুমহাতি।।.৪২২।।

প্রারস্থবশতঃ প্রাণত দ্বংখের দ্বারা বিচলিত না হওয়াই আত্মজ্ঞানের

প্রত্যক্ষ ও সর্ব্বপ্রথম ফল। ভ্রান্তির সময় অর্থাৎ অজ্ঞানাবস্থায় মানব নানা প্রকার নিন্দনীয় কর্ম্ম করে, সেই সব জ্ঞান হইবার পর, তিনি বিচারপর্ব্বক কি প্রকারে করিতে পারেন?

িজ্ঞানোদয়ের প্রেবর্ণ মান্বযের হিতাহিত বিচার থাকে না, সেই জন্য নিন্দনীয় কম্মকিরা সম্ভব হয়, কিন্তু একবার আত্মজ্ঞান হইয়া গেলে, তাঁহার দ্বারা কখনও প্রেবর্বর ন্যায় নিন্দনীয় কম্মকিরা সম্ভব হয় না, কারণ তখন বিবেক বাধা দেয়।

বিদ্যাফলং স্যাদসতো নিব্,িতঃ
প্রবৃত্তিরজ্ঞানফলং তদীক্ষিতম্।
তজ্জাজ্যোর্যন্ম,গভৃষ্ণিকাদৌ
নো চেদ্বিদো দৃষ্টফলং কিমঙ্মাৎ।।৪২৩।।

বিদ্যার (জ্ঞানের) ফল অসং হইতে নিবৃত্ত হওয়া অবিদ্যার (অজ্ঞানের) ফল উহাতে (অসতে) প্রবৃত্ত হওয়া। এই দৃই ফল জ্ঞানীর ও অজ্ঞানীর মধ্যে মৃগতৃষ্ণাদির প্রতীতিতে, উহাকে জানা অথবা না জানার মধ্যে দৃষ্টিগোচর হয়। [জ্ঞানী মৃগতৃষ্ণা দেখিয়া উহার প্রতি ধাবমান হন না কারণ তিনি উত্তমর্পে অবগত আছেন যে মর্মমরীচিকায় বালাকারাশি ভিন্ন এক ফোটা জলের নাম-গন্ধও নাই এবং অজ্ঞানী উহাকে শ্রমবশতঃ জল মনে করিয়া উহার দিকে ধাবমান হইয়া বৃথাই পরিশ্রম করে। এমন কি কথন কথন জীবন পর্যান্ত বিসম্জনি করিতেও দেখা মায়। ] বিদ মৃত্বান্তির নায়ে বিশ্বানেরও অসং পদার্থে প্রবৃত্তি হয়, তাহা হইলে বিদ্যার বা জ্ঞানের প্রত্যক্ষ ফলই কি হইল?

জোনীর ও অজ্ঞানীর নিকট এই দ্শাপ্রপণ্ড প্রকাশিত হইলেও জ্ঞানী ইহার মধ্যে কোন প্রকার পারমাথিক সত্তা না দেখিয়া ইহা মর্রীচিকার ন্যায় মিথ্যা জানিয়া ত্যাগ করে। অপরপক্ষে অজ্ঞানী ইহাকে সত্য মনে করিয়া ইহার প্রতি আকৃষ্ট হইয়া থাকে।

> অজ্ঞানহ,দয়গুণেথবি নাশো যদ্যশেষতঃ। অনিচেছাবি ষয়ঃ কিন্তু, প্রবৃত্তেঃ কারণংস্বতঃ।।৪২৪।।

যদি অজ্ঞানর্প হ্দয়-গ্রন্থি নিঃশেষে বিনাশ প্রাণ্ড হয় তাহা হইলে ঐ ইচছারহিত পর্রুষের পক্ষে সাংসারিক বিষয় কি স্বতঃই প্রবৃত্তির কারণ হইতে পারে?
অজ্ঞান নাশের সাথে সাথে জ্ঞানীর কামনাও নন্ট হইয়া য়য়। কামনা বা
বাসনা না থাকিলে জড়পদার্থ বিষয় কখনও কি সাধককে বা মৄয়ৄয়ৄয়ৢ৻ক বিষয়ের
প্রতি আকর্ষণ করিতে সমর্থ হয়? কদাপি নহে।

5

# শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্রাচত

:228

वाजनान्, मरसा राज्या देवताशाजा भरतार्थाकः। खरुश्डारवामसाङारवा रवायजा भत्रसार्थाकः। जीनवृरखत्रन्, श्रीखर्मयारमाभत्रराज्यः जा।। ८२७।।

ভোগ্য বস্তুসমূহে বাসনার উদর না হওয়াই বৈরাগ্যের চরম সীমা বা পরিপক অবস্থা। চিত্তে অহংকারের সর্ব্বথা উদর না হওয়াই বোধের বা জ্ঞানের চরম অবিধ বা পূর্ণ পরিপক অবস্থা। লা্বত ব্ভিসমূহের পা্নরায় উৎপাল না হওয়াই উপরতির চরম সীমা।

যথার্থ বৈরাগ্যবান্ কিনা বুনিতে হইলে দেখিতে হইবে তাহার মনে ভোগ্য-বস্তুর প্রতি বাসনা উদয় হয় কি না? যদি কামনার উদয় হৢদয়ে না হয় তাহা হইলে বুনিতে হইবে পরিপক্ব বৈরাগ্যবান্। এইর্প জ্ঞানীর চিত্তে "আমি ও আমার" এই প্রকারের অহংকার উদয়ই হয় না। যাঁহার লা্মত ব্তিসম্হের উদয় মনে না হয় তাহার উপরতি পরিপক্ব অবস্থা লাভ করিয়াছে বুনিতে হইবে।

### জীবন্ম,ক্তের লক্ষণ

बन्नाकात्रज्या नमा न्थिज्ज्या निम्मृत्वताराथियी— त्रनार्त्वाम्ज्ञात्राद्धांशकलाता निम्नान्द्वत्वात्वरः। न्यभ्नार्त्वाकिज्ञाकवन्कशिममः अभान्किन्नव्यथी— वारम्ज किम्मनन्ज्ञभूश्यकान्द्रश्थनाः न मारना न्याति।। ४२७।।

নিরন্তর ব্রহ্মাকারাব্তিতে দিথত থাকিবার দর্ন বাঁহার ব্রদ্ধি বাহ্য বিষয় হইতে অপগত (দ্রীভ্ত) হইয়াছে এবং নিদ্রাল্ব অথবা বালকের ন্যায় অপরের প্রদত্ত ভোগ্য পদার্থই গ্রহণ করেন এবং কখন বিষয়ে ব্রদ্ধি গেলেও যিনি এই সংসারকে স্বান্প্রথাণের সমান দেখেন, তিনি অনন্ত প্রণাের ফলভােন্তা কোন জ্ঞানী মহাপর্র্য। এই প্রথিবীতে তিনিই ধন্য এবং সকলের মাননীয় ও প্রা হন।

न्थिতপ্রজ্ঞো যতিরয়ং यः সদানন্দমশ্ন,তে। ব্রহ্মণ্যের বিলীনাতনা নিন্ধিকারো বিনিন্কিয়।।৪২৭।।

যে যতি প্রব্রন্মে চিত্তকে লীনকরতঃ নিব্বিকার এবং কম্মত্যাগ করিয়া সদা আনন্দে ব্রন্মে মণন থাকেন তিনি স্থিতপ্রজ্ঞ বিলয়া কথিত হইয়া থাকেন।

রক্ষাত্যনোঃ শোধিতয়োরেকভাবাবগাহিনী। নিশ্বিকলপা চ চিন্মানা ব্তিঃ প্রজ্ঞেতি কথ্যতে। স্কৃতিথতা সা ভবেদ্যস্য জীবন্মুক্তঃ স উচ্যতে।।৪২৮।।

('তত্ত্বমস্যাদি' মহাবাক্যদ্বারা) শোধিত ব্রহ্ম এবং আত্মার অর্থাৎ জীবাত্মার

একতাকে গ্রহণযোগ্য বিকল্পরহিত চিন্মান্রবৃত্তিকে প্রজ্ঞা কহে। এই চিন্মান্র-বৃত্তি যাহার স্থির হইরাছে তিনিই জীবন্ম,স্ত।

-প্রজ্ঞা শব্দের আভিধানিক অর্থ হইল গভীর জ্ঞান বা তত্ত্বজ্ঞান। দার্শনিক-গণ ইহার অর্থ করিতেছেন জিজ্ঞাসাগরিসমাণ্ডিকারী বৃত্তি প্রজ্ঞা ইতি কথ্যতে।

'তত্ত্ত্বর্মাস' মহাবাকোর 'তং' এবং 'স্থং' পদার্থে'র শোধন করিতে হইলে লক্ষণা-ব্যত্তির সাহায্য গ্রহণ করিতে হইবে। বেদান্তশাস্ত্রে লক্ষণা তিন প্রকার। প্রথম জহতী, দ্বিতীয় অজহতী এবং তৃতীয় জহতী-অজহতী। ইহাকে ভাগত্যাগ লক্ষণাও কহে। 'তত্ত্তমাস' মহাবাক্যে জহতী লক্ষণা সম্ভব নহে। জহতী লক্ষণায় পরিত্যাগ করিয়া বাচ্যার্থ সম্বন্ধীরই গ্রহণ করা যায়। যেমন 'গঙ্গায়াং ঘোষঃ' গণ্গায় ঘোষদের গ্রাম। গণ্গা বলিতে প্রবাহকে ব্রুঝায়। জলপ্রবাহের মধ্যে গ্রাম পরিত্যাগ জলপ্রবাহরূপ বাচ্যার্থের অসম্ভব। অতএব জ্লপ্রবাহরূপ বাচ্যার্থের সম্বন্ধী গণ্গাতটের লক্ষণা করিতে হয়। বাচ্যার্থ সর্বজ্ঞ, মহাবাক্যে 'তং' পদের 'তত্ত্মাস' এবং সর্বাশন্তিমান পরমেশ্বর এবং 'ছং' পদের বাচ্যার্থ অলপজ্ঞ, অলপস্থান-ব্যাপক এবং অলপশস্তিমান্ জীব। এই দুইয়ের পরিত্যাগ করিলে 'তং' পদের বাচ্যার্থ সুম্বন্ধী 'মায়া' এবং 'ছং' পদের বাচ্যার্থ সম্বন্ধী 'অবিদ্যা'। এই উভয়ের 'অসি' পদের দ্বারা একতা সিদ্ধ হয়, ইহা অসংগত। মায়া এবং অবিদ্যার একতাদ্বারা বেদান্তের প্রয়োজন সিন্ধ হয় না কারণ বেদান্ত অন্বৈতবাদের অর্থাৎ অন্বৈতব্রহ্মের প্রতিপাদক। <u>মায়া এবং অবিদ্যার সত্যতায় বেদান্তের প্রয়োজন নাই। অতএব 'তত্তমসি'</u> মহাবাক্যে জহতীলক্ষণা কোন প্রকারেই সম্ভব নয়।

অজহতী লক্ষণাও সম্ভব নয় কায়ণ অজহতী লক্ষণায় বাচ্যার্থের সম্বন্ধীর সহিত বাচ্যার্থের গ্রহণ করা হয়, য়থা 'শোণো ধার্বাত' অর্থা লাল রং দৌড়াইতেছে। এখানে বাচ্যার্থ শোণ। লাল রং দৌড়াইতেছে বলিলে কোন অর্থ নিন্পন্ন হয় না। অতএব এখানে লক্ষণায় সাহায়্য লইলে লাল রংয়ের সম্বন্ধ ঘোড়ায় সহিত। অতএব লাল রংয়ের ঘোড়া দৌড়াইতেছে। 'তত্ত্মিস' মহাবাক্যে 'তং' পদের বাচ্যার্থ ঈম্বর ও ঈম্বরের সম্বন্ধী 'মায়া' এবং 'ছং' পদের বাচ্যার্থ জীব এবং জীবের সম্বন্ধী 'আবিদ্যা' —এই দুইয়ের 'অসি' পদের দ্বারা একতা সিন্ধ হয়। অর্থাৎ মায়া সহিত ঈম্বর এবং অবিদ্যা সহিত জীব। মায়া সহিত ঈম্বর এবং অবিদ্যা সহিত জীব এই উভয়ের একতা করিলে জীবের পরমপ্রের্থার্থ যে মুক্তি তাহা সিন্ধ হয় না। বেদান্তশাস্ত্র তাহৈত ব্রন্ধের বিজ্ঞানে মোক্ষ স্বীকার করেন। ঈম্বর জীবের জ্ঞানে নহে। অতএব 'তত্ত্ব্যাস' মহাবাক্যে অজহতী লক্ষণাও অসংগত। এই দুই লক্ষণা ব্যতীত আর একটি

লক্ষণাও আছে যাহাকে ভাগত্যাগ লক্ষণা কহে। উহাই এই ন্থলে প্রযোজ্য কিনা তাহা দেখিতে হইবে।

র্যাদ বলা হয় 'ঐ দেবদন্ত এই'। এই বাক্যে 'ঐ' শব্দের পরোক্ষত্ব (অপ্রত্যক্ষত্ব)
এবং 'এই' শব্দের অপরোক্ষত্ব (প্রত্যক্ষত্ব) এই দৃদুই বির্দ্ধ ধন্মের বাধ করিলে যেমন
দেবদন্তের একতা নিল্পন্ন বা সিন্ধ হয় সেই প্রকার 'তত্ত্বমিস' এই মহাবাক্যে 'তং'
পদের বাচ্য ঈশ্বরের উপাধি 'মায়া' এবং 'ছং' পদের বাচ্য জীবের উপাধি 'অবিদ্যা'—
এই উভয়ের বির্দ্ধ ধন্মাকে নিষেধ করিয়া শ্রন্ধ চৈতন্যাংশের একতা বলা হইতেছে।
ঈশ্বরের উপাধি মায়া এবং জীবের উপাধি অবিদ্যা এই দৃদুই উপাধি বাধ করিলো
চৈতন্যাংশে দৃদুইই সমান। ঈশ্বরের মধ্যে যে চৈতন্য জীবের মধ্যেও সেই চৈতন্যই।
এই দৃদ্দিতে জীব এবং ব্রহ্ম একই বস্তু।

যস্য দ্থিতা ভবেংপ্রজ্ঞা যস্যানন্দো নিরন্তরঃ। প্রপঞ্জো বিষ্মৃতপ্রায়ঃ স জীবন্দায় ইষ্যতে।।.৪২৯।।

যাঁহার প্রজ্ঞা দিথর <u>হই</u>য়াছে, যিনি সর্ন্ধা আত্মানদের অন্ভব করিতেছেন এবং যাঁহার প্রপণ্ড বা সংসার বা বাহা জগৎ ভুলের মতন হইয়া গিয়াছে, সেই মহা-প্রাবহ জীবন্দাক্ত নামে কথিত হইয়া থাকেন।

> লীনধীরপি জাগতি যো জাগ্রন্থমর্বাজিতঃ। বোধো নির্ন্থাসনো যস্য স জীবন্ম,ক্ত ইম্যতে।।,৪৩০।।

বৃত্তির লীন হওয়া সত্ত্বেও যিনি জাগিয়া থাকেন; কিন্তু বাস্তবপক্ষে বিনি জাপ্রতির ধন্ম হইতে রহিত এবং বাঁহার বোধ সর্ব্বপ্রকারে বাসনাশ্ন্য সেই মহা-প্রুম্বই জীবন্যাক্ত নামে কথিত হন।

'ব্ভির-লীন হওয়া সত্তেও যিনি জাগিয়া থাকেন' ইহার অভিপ্রায় এই, যদ্যাপি তাঁহার চিত্ত সম্পূর্ণ দৃশ্য পদার্থের বাধ বা নিষেধ করতঃ নিরন্তর রক্ষেই লীন থাকে তথাপি তিনি নিদ্রিত প্রব্নের ন্যায় সংজ্ঞাশ্ন্য হইয়া যান না, সকল প্রকার ব্যবহার যথাবং তিনি করিয়া থাকেন। কিন্তু বাবহার করা সত্ত্বেও উহা স্বন্ধবং ব্রাঝবার দর্ন্ তাঁহার সাধারণ ব্যক্তির ন্যায় দৃশ্যপদার্থে সত্যতা বোধ থাকে না। অতএব বাসত্বপক্ষে 'জীবন্মন্ত মহাপ্রব্র জার্গ্রতির ধন্ম হইতে রহিত'। এই প্রকার মহাপ্রব্রের দৃণ্টান্ত জগতে একেবারে দ্বর্লভ নহে। অদ্যাপিও অন্বেষণ করিলে এইরুপ জীবন্মন্ত মহাপ্রব্র পাওয়া যায়।

শান্তসংসারকলনঃ কলাবানপি নিন্কলঃ। যঃ সচিত্তোহপি নিশ্চিন্তঃ স জীবন্ম,ক্ত ইয়াতে।।,৪৩১।।

যাঁহার সংসারবাসনা শান্ত হইয়া গিয়াছে, যিনি কলাবান্ হইয়াও কলাহীন

অর্থাৎ ব্যবহার দ্ভিটতে বাহ্যিক বিকারবান্ মনে হইলেও বিনি নিরন্তর স্বীর নিন্দির্বকার স্বর্পেই স্থির থাকেন এবং বিনি চিত্তযুক্ত হইরাও নিশ্চিন্ত সেই মহা-প্রুষ্ই জীবন্মুক্ত পদবাচ্য।

> বর্ত্তমানেহপি দেহেহিদ্যাং ছায়াবদন্ত্রবিত্তিন। অহংতামমতাভাবো জীবন্মুক্তস্য লক্ষণম্।।,৪৩২।।

প্রার<sup>ন্</sup>ধ শেষ না হওরা পর্য্যন্ত ছায়ার ন্যায় সদা সংগে সংগে এই শরীর বর্তমান থাকিলেও ইহাতে অহং ও মমতাভাবের অভাব হওরা—জীবন্ম, তের লক্ষণ।

> অতীতানন্মন্ধানং ভবিষ্যদবিচারণম্। উদাসীন্যমিপ প্রাপ্তে জীবন্মন্তুস্য লক্ষণম্।।৪৩৩।।

অতীতের কথা সমরণ না করা, ভবিষ্যতের চিন্তা না ভাবা এবং বর্ত্তমানে প্রারম্ব কর্মবিশতঃ প্রাণত স্ব্থদ্বংখাদিতে উদাসীনতা—জীবন্মবৃত্তের লক্ষণ।

> गृत्वत्वार्यार्विभाष्ट्येशिकान् व्यखातन विलक्षतः। सन्वर्वे समाभिष्टः स्त्रीवन्त्राहुसा लक्ष्मंग्यः।।८७८।।

আপন আত্মস্বর্প হইতে সর্বপ্রকারে প্থক্ এই গ্রণদোষ্যান্ত সংসারে সর্বতি সমদশী হওয়া জীবন্মান্তের লক্ষণ।

িজীবন্দার কাহারও গুর্ণ কিংবা দোষের প্রতি চোখ খুর্লিয়াও দেখেন না।
তিনি সম্যক্ প্রকারে জ্ঞাত আছেন যে এই সকল গুর্ণ-দোষের কারণ গ্রিগ্র্ণাতিয়কা
প্রকৃতি। অতএব ইহার জন্য কেহ দায়ী নহে। তিনি গুর্ণের প্রতি রাগ এবং
দোষের প্রতি দ্বেষ, এই দ্বন্দেবর উধের্ব দ্বিগ্রত। তিনি সম্বর্গ্র ব্রহ্মই দেখেন।

ইন্টানিন্ঠার্থসন্প্রাণ্ডো সমদার্শতিয়াত্মনি। উভয়ত্রাবিকারিত্বং জীবন্মুক্তস্য লক্ষণম্।।৪৩৫।।

ইণ্ট (বাঞ্ছিত) অথবা অনিণ্ট (অবাঞ্ছিত) বস্তুর প্রাণ্ডিতে সমদার্শ তার জন্য মনে সন্খদন্ধথের কোন প্রকার বিকার উৎপন্ন না হওয়া জীবন্মনুক্তের লক্ষণ।

> রন্ধানন্দরসাম্বাদাসস্তচিত্ততয়া যতেঃ। অন্তর্বহিরবিজ্ঞানং জীবন্ধার্ডস্য লক্ষণম্।।৪৩৬।।

ব্রহ্মানন্দরসাম্বাদে চিত্তের আসন্তি থাকিবার কারণ বাহ্য এবং আন্তর বস্তুর কোন জ্ঞান না হওয়া জীবন্যান্ত যতির লক্ষণ।

# শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্রাচত

522

रमर्र्शन्प्रसारमो कर्ल्ड (ता समारः जावर्गार्ज छ। छेमामीत्मान योष्ठिक्ष म जीवन्य, छनक्षणः।। ८०१।।

িযনি দেহে ও ইন্দ্রিয়াদিতে এবং কর্ত্তব্যে মমতা ও অহংকারম্বন্ত হইয়া এবং রাগদেব্যাদিতে উদাসীনতার সহিত অবন্থান করেন তিনি জীবন্ম্বন্ত লক্ষণযুক্ত।

বিজ্ঞাত আত্যনো যস্য রক্ষভাবঃ শ্রুতের্বলাং। ভবব-ধবিনিমর্ক্ত স জীব-মর্ক্তলক্ষণঃ।।,৪৩৮।।

িয়নি শ্রুতি-প্রমাণের দ্বারা দ্বীয় আত্মাকে ব্রহ্মর্প জানিয়া লইয়াছেন এবং িয়নি সংসার-বন্ধন হইতে মুক্ত সেই প্রুব্ধ জীবন্মুক্তের লক্ষণন্বারা সম্পন্ন।

দেহেণ্দ্রিমেন্বংভাবঃ ইদংভাবস্তদন্যকে। যন্য নো ভবতঃ ক্লাপি স জীবন্ম,ত ইষ্যতে।।৪৩৯।।

যাঁহার দেহ ও ইন্দ্রিয়াদিতে অহংভাব এবং অন্য বস্তুতে ইদ্ংভাব কখনও হয় না সেই প্রব্য জীবন্মত্ত বলিয়া কথিত হইয়া থাকেন।

[জীবন্মুক্ত মহাপ্রের্ষ সর্বতি ব্রহ্মই দর্শন করেন, তাঁহার নিকট 'আমি' এবং 'আমা' হইতে প্থক বস্তু 'ইহা' এই ভেদজ্ঞান কখনও উদিত হয় না।

ন প্রত্যগ্রহ্মণোর্ভেদং কদাপি রহ্মসর্গরোঃ। প্রজ্ঞয়া যো বিজানাতি স জীবন্যুক্ত ইয়তে।। ৪৪০।।

যিনি স্বীয় প্রজ্ঞার দ্বারা অর্থাৎ তত্ত্বাবগাহিনী ব্রদ্ধিদ্বারা আত্মা ও ব্রহ্মে এবং ব্রহ্ম ও সংসারে কোন ভেদ দর্শন করেন না সেই প্রব্নুথকেই জীবন্সাভ্ত বলা হইয়া থাকে। [একটি অতি স্কুদর প্রসিদ্ধ শেলাক আছে—

> হরিরের জগৎ জগদেব হরি। হরিতো জগতো নহি ভিন্নতন্। ইতি যস্য মতিঃ পরমার্থগিতি। স নরো ভবসাগরমাধ্রতি।।

হারই জগৎ এবং জগতই হার। হার এবং জগৎ ভিন্ন বদতু নহে। বাঁহার এইর্প ব্বাদ্ধ হইয়াছে তিনি পরমার্থগতি লাভ করেন এবং দেই মন্ব্য ভবসাগর হইতে উদ্ধার হইয়া যান।

লাধ্তিঃ প্জামানেহদিমন্ পীডামানেহপি দ্রুনিঃ। সমভাবো ভবেদ্যায় স জীবন্মুক্ত ইষ্যতে।।৪৪১।।

সাধ্য প্রব্যদের বারা শরীরের প্জা এবং দ্র্র্জনদের বারা পীড়িত হইলেও যাঁহার চিত্ত সমভাবে থাকে তাঁহাকেই জীবন্যাক্ত বালিয়া জানিবে। ি গীতায়ও শ্রীভগবান্ এই কথাই বলিতেছেন—

মানাপমানয়ো স্কুল্যঃ ভুল্যোমিত্রারিপফয়োঃ।

সন্ধার-ভপরিত্যাগী গুণাতীতঃ স উচ্যতে।।.১৪/২৫

যিনি মান ও অপমানে সম এবং মিত্র ও শত্র্পক্ষেও সম, সকল প্রকার কৃষ্মত্যাগ করাই যাঁহার প্রভাব, তিনি গ্লোতীত বলিয়া কথিত হন। বাস্তবপক্ষে গ্লোতীত না হইলে জীবন্মুক্ত হওয়া যায় না। গ্লোতীত ও জীবন্মুক্তর একই লক্ষণ। ].

যত্র প্রবিষ্ঠা বিষয়াঃ পরেরিতা নদীপ্রবাহা ইব বারিরাশো। লীনন্তি সন্মাত্রতয়া ন বিক্রিয়া— মুংপাদয়ন্ত্রেয় যতিবিমিক্টঃ।।.৪৪২।।

সম্দ্রের সহিত মিলিত হইরা যেমন নদীর প্রবাহ সম্দ্রের্পই হইরা যার তেমনি অপরের দ্বারা প্রদত্ত বিষয়াদি বা ভোগাবস্তু প্রভূতি আপনার হইরা গেলেও ঘাঁহার চিত্তে কোন প্রকার বিকার বা মানসিক চাঞ্চলা উৎপন্ন করে না তিনিই যতিশ্রেষ্ঠ জীবন্মুক্ত।

ি অর্থাং বেমন বহুনদীর জল সমুদ্রে পতিত হইলেও সমুদ্রে কোন বিকার দ্ভিগোচর হর না—সমুদ্র ইহাতে বৃদ্ধিপ্রাপত হর না এবং আপন বেলাভ্মি অতিক্রমও করে না তদ্রপ অপৈবর্তানণ্ঠ রহ্মবেত্তা মহাত্মার নিকট অপরের দ্বারা যে সকল ভোগ-সামগ্রী উপস্থিত হয় উহা তিনি রহ্মর্পেই গ্রহণ করেন কারণ তাঁহার দৃ্ভিতৈ ভোক্তা, ভোগ ও ভোগাবস্ত্ বলিয়া প্থেক্ কিছ্ই নাই, সবই তিনি স্বয়ং। তিনি ছাড়া অপরের অস্তিত্ব কোন কালেই নাই। এইর্পে সয়্যাসীই বাস্তবিকপক্ষে জীবন্মুক্ত মহাপ্রের্ব।

বিজ্ঞাতন্ত্রনাত অংশ, বর্ণ ন সংস্তিঃ। জাস্তি চেল স বিজ্ঞাতন্ত্রনাভাবো বহিম, খিঃ।।৪৪৩।।

ব্রহ্মতত্ত্ব জানা হইলে বিশ্বান্ ব্যক্তির ব্রহ্মজ্ঞান হইবার প্রের্থ অজ্ঞানাবস্থায় যেমন সংসারে সত্য-ব্রদ্ধি থাকে, তেমন আস্থা-ব্রদ্ধি আর থাকে না। বিদি সংসারে আস্থা বা সত্যব্রদ্ধি থাকে, তাহা হইলে ব্রন্থিতে হইবে, সে তখনও সংসারীই আছে; উহার তত্ত্জ্ঞান বা ব্রহ্মজ্ঞান হয়ই নাই।

প্রাচীনবাসনাবেগাদসোঁ সংসরতীতি চেৎ।

ন সদেকত্ববিজ্ঞানান্মন্দীভবতি বাসনা।।৪৪৪।।

যদি বল ইনি ব্রহ্মজ্ঞ বটে, তবে প্রেবর্বের বাসনার প্রবলতার কারণ ইহার এখনও

সংসারে প্রবৃত্তি আছে। ইহা কখনও হইতে পারে না, কেন না জীব রন্মের একত্ব জ্ঞান হইলে পর তাঁহার বাসনা ক্ষীণ হইয়া যাইবেই।

> অত্যন্তকাম্বকস্যাপি ব্,তিঃ কুণ্ঠতি মাতরি। তথৈব বন্ধণি জ্ঞাতে প্রণানদেদ মনীমিণঃ।।৪৪৫।।

যেমন অত্যত কামী প্রে,ষেরও কামবৃত্তি মাতাকে দেখিলে কুণিওত বা নণ্ট হইরা যায়, সেই প্রকার প্রণানন্দস্বর্প ব্রন্সের সাক্ষাংকার হইলে বিদ্বান্ ব্যক্তির সংসারে প্রবৃত্তি আর থাকে না উহা চিরতরে বিনাশ প্রাণত হইয়া যায়।

মাতৃদর্শনের প্রভাবে যেমন কাম্বকের কাম-প্রবৃত্তি ল্বু॰ত হইরা যার, রুজ-জ্ঞানের প্রভাবেও সেই প্রকার জ্ঞানীর সংসার-বাসনা নাশ হইরা যার।

### প্রারব্ধ-বিচার

নিদিধ্যাসনশীলস্য বাহ্যপ্রতায় ঈক্ষতে। ব্রবীতি শ্রুতিরেতস্য প্রারন্ধং ফলদর্শনাং।।৪৪৬।।

ধ্যানপরায়ণ ব্যক্তিরও বাহ্যপদার্থের প্রতীতি বা অন্তব হইতে দেখা যায়, ফলভোগ দেখিতে পাওয়া যায় বলিয়া শ্রুতি উহাকে প্রারুধ বলিতেছেন।

প্ৰেক্ত ক্মাজিত ক্মাফল বাহার ভোগ বর্তমান জন্ম হইতেই আরম্ভ হইরাছে।
তাহাকে প্রারম্ব কর্মা কহে। এই জন্মের কর্মা বাহার ফলভোগ জন্মান্তরে করিতে
হইবে তাহাকে ক্রিয়মান বা আগামী কর্মা বলে। প্রেক্ত ক্মাজিত কর্মাফল বাহার
ভোগ জন্মান্তরে হইবে তাহাকে সঞ্জিত কর্মা কহে। কর্মা এই তিন প্রকারের।

স্খাদ্যন্ভবো যাবৎ তাবৎ প্রারন্ধমিষ্যতে। ফলোদয়ঃ ক্রিয়াপ্রেবর্ণা নিন্ফিয়ো ন হি কুর্চাচৎ।।৪৪৭।।

য়ান্তি দ্বারাও ইহা প্রমাণ হয়, যতক্ষণ পর্যানত সাখদা খাদর আন্তর আছে ততক্ষণ পর্যানত প্রারশ্ব ভোগ হইতেছে ইহা অন্মান করা যায়, কেননা ফলের ভোগ ক্রিয়ার জন্য হইয়া থাকে। বিনা কর্মে ফল-ভোগ হয় না।

জ্ঞানীকেও যে দ্বংখাদি ভোগ করিতে দ্ণিটগোচর হয় ইহার উদাহরণ জগতে একেবারে বিরল নহে। ইহার কারণ অন্বেষণ করিতে গেলে প্রারশ্ব কর্ম্ম মানিতে হয়। যদি প্রারশ্ব-কর্মা না থাকে তাহা হইলে জ্ঞানীর দ্বংখভোগ হয় কেন? ইহার উত্তরে কেহ কেহ বলেন জ্ঞানীর জীবনে সূথ-দ্বংখ উৎপাদক কতগত্বলি ঘটনা সংঘটিত হয় বটে কিল্তু তাঁহারা তাহার ফল অর্থাৎ সূথ-দ্বংখ অন্তব করেন না।

অহং রক্ষেতি বিজ্ঞানাৎ কল্পকোটিশতাজিতিম্। সাঞ্চিতং বিলয়ং যাতি প্রবোধাৎস্বপনকর্মাবং।।৪৪৮।।

জাগ্রৎ হইবার পর যেমন স্বণনাবস্থার কর্ম্ম বিলান হইরা যায় তেমনি "আমি ব্রহ্ম" এই প্রকার জ্ঞান হইবামাত্র কোটি কোটি কলেপর সঞ্জিত কর্ম্ম নণ্ট হইরা যায়। গীতার শ্রীভগবান্ বিলাছেন, "জ্ঞানাণিনঃ সর্বকর্মাণি ভঙ্গমাৎ কুর্তে তথা"। জ্ঞানাণিন সকল কর্মকে ভঙ্গমাৎ করিরা থাকে। এখানে সর্বকর্মাণি বিলিতে শ্রীভগবান্ প্রারম্ব, সঞ্জিত ও ক্রিয়মান তিনপ্রকারের কর্মকেই কি লক্ষ্য করিতেছেন না?

यং কৃতঃ স্বশ্নবেলায়াং প্রণ্য বা পাপম্বেণম্। স্বেতাখিতস্য কিং তং স্যাং স্বর্গায় নরকায় বা।।৪৪৯।।

স্বপনাবস্থায় যত বড় হইতে বড় প্র্ণ্য অথবা পাপ করা যায়, জাগিয়া গেলে কি উহা স্বর্গ অথবা নরক প্রাণ্ডির কারণ হয়?

[ স্বপনজগতের কম্ম প্রশেষ সত্য বলিয়া প্রতীত হয়, স্বপনভগের পর উহার নাম-গণ্ধও থাকে না। ]

> স্বমসংগম্বদাসীনং পরিজ্ঞায় নভো যথা। ন শ্লিষ্যতে যতিঃ কিণ্ডিংকদাচিদ্ভাবিকশ্মভিঃ।।৪৫০।। .

যে যতি আপনাকে আকাশের ন্যায় অসংগ এবং উদাসীন বলিয়া জানেন তিনি কোনও আগামী কন্মের দ্বারা কখনও একট্বও লিপ্ত হইতে পারেন না।

> ন নভো ঘটযোগেন স্বাগন্ধেন লিপ্যতে। তথাতে নাপাধিযোগেন তন্ধনৈনৈবি লিপ্যতে।।৪৫১।।

যেমন ঘড়ার সম্বন্ধ হেতু ঘড়ায় রক্ষিত মদিরার গন্ধানারা আকাশের কোন সম্বন্ধ হয় না তেমনি উপাধির সংযোগ হেতু আত্যা উপাধির কর্মান্বারা লিপত হয় না। এই শেলাকের এই ভাবেও অর্থ করা যাইতে পারে। যেমন মহাকাশই ঘটের দ্বারা পরিচিছন্ন হইয়া ঘটাকাশ হইয়াছে; ঐ ঘটে রক্ষিত স্বারর গন্ধানারা মহাকাশের কোনও সম্বন্ধ হয় না, তেমনি উপাধির সংস্রবন্ধারা আত্যা উপাধির ধর্ম্ম স্থ্-দ্বঃখাদির দ্বারা লিপত হন না।

> জ্ঞানোদয়াংপর্রারত্বং কর্ম্ম জ্ঞানাম নশ্যতি। অদত্তনা স্বফলং লক্ষ্যমন্দিশ্যোৎস্ভবাণবং।।৪৫২।।

ব্যাঘ্রবৃদ্ধ্যা বিনিম'রেভা বাণঃ পশ্চান্তর গোমতৌ। ন তিষ্ঠতি ছিনন্তোর লক্ষ্যং বেগেন নির্ভরম্।।৪৫৩।।

লক্ষ্যের প্রতি পরিত্যক্ত বাণ যেমন লক্ষ্য ভেদ না করিয়া ছাড়ে না, তেমনি জ্ঞানোদয়ের প্রেব আরমিভত কম্ম আপন ফল প্রদান না করিয়া জ্ঞানের দ্বারা নণ্ট হয় না; যেমন ব্যাঘ্র মনে করিয়া গাভীর প্রতি ত্যক্তবাণ পশ্চাতে গাভী বলিয়া জ্ঞানিলেও মধ্যপথে যেমন উহাকে স্তম্ভিত (গতিহীন) করা যায় না, উহা প্রেবেগে আপন লক্ষকে বিশ্ব করিয়াই দেয়।

িসেইর্প জ্ঞানোদয়ের প্রের্বর আরঝ কর্মা, যাহার দ্বারা বর্তমান দেহ প্রাপত হওয়া গিয়াছে তাহার ফল প্রদান না করিয়া ছাড়ে না। এই কারণে জ্ঞানীর শরীরেও ব্যাধি হইতে দেখা যায়। সাধারণ অজ্ঞানী যেমন ব্যাধিদ্বারা একেবারে মুহামান হইয়া পড়ে, জ্ঞানী কিন্তু তদ্র্প হন না। তিনি জানেন দেহ তিনি নহেন— দেহ হইতে প্থক্ যে আত্মা তাহাই তাঁহার দ্বর্প। সেই আত্মা স্থ-দ্রুংখ, ভাল-মন্দ, মান-অপমান ইত্যাদি দ্বন্দর হইতে রহিত।

প্রারন্ধং বলবত্তরং খলা, বিদাং ভোগেন তস্য ক্ষয়ঃ
সন্যগ্জানহা,তাশনেন বিলয়ঃ প্রাক্সংচিতাগামিনাম্।
রক্ষাতৈ ব্লামবেক্ষ্য তন্ময়ত্য়া যে সন্বাদা সংস্থিতা—
দৈত্যাং তং নিত্যং নহি কচিদপি রক্ষৈব তে নিগ্রিণম্।।৪৫৪।।

িবিশ্বান ব্যক্তির প্রারন্থ-কন্ম অবশাই অতি বলবান। উহার ক্ষয় ভোগের শ্বারাই হইতে পারে। প্রারন্থ-কন্মের অতিরিক্ত প্রেবসিণ্ডত এবং আগামী কন্ম অর্থাৎ ক্রিয়মান কন্মসমূহ তত্ত্বজ্ঞানর্প অণিনন্বারা ক্ষয় হইরা যায়। কিন্তু যিনি ক্রন্ম এবং আত্মার (জীবাত্মার) একতকা জানিয়া সদা ঐভাবে দিথত থাকেন তাঁহার দ্ণিটতে ঐ প্রারন্থ, সণ্ডিত এবং আগামী বা ক্রিয়মান, তিন প্রকারের কন্ম কুরাপিও নাই—তিনি তো সাক্ষাৎ নিগর্শে ব্রন্ধই।

ি ব্রহ্ম যেমন নিগর্বণ ও নিষ্ক্রিয় তেমনি ব্রহ্মজ্ঞানী ও কর্মারহিত এবং গুণাতীত।

উপাধিতাদাভাগিবহু নিকেবল—
ব্ৰহ্মাভানৈবাভাগিন ভিষ্ঠতো মানেঃ।
প্ৰাৱন্ধসন্ভাবকথা ন যান্তা
ত্ৰণনাৰ্থসংবাধকথেব জাগ্ৰভঃ।।৪৫৫।।

স্বশ্নে দৃষ্ট পদার্থের সহিত যেমন নিদ্রাভগের পর জাগরিত অবস্থায় তাহার কোন সম্বন্ধ থাকে না তদুপ মুনিশ্রেষ্ঠ বন্ধবেতা যিনি উপাধির সম্বন্ধকে পরিত্যাগ করিয়া কেবল ব্রহ্মাত্মভাবেই আপন স্বর্পে স্থিত থাকেন তাঁহারও প্রারম্বকম্মের সহিত সম্বন্ধ থাকা একেবারেই যুক্তিযুক্ত নহে।

ন হি প্রবৃদ্ধঃ প্রতিভাসদেহে
দেহোপয়োগিন্যাপ চ প্রপঞ্চে।
করোত্যহন্তাং নমতান্নিদন্তাং
কিন্তু দ্বয়ং ভিষ্ঠতি জাগরেণ।।৪৫৬।।

প্রবন্ধ বা জাগ্রৎ প্রের্ব স্বপেনর প্রাতিভাসিক দেহ এবং দেহের উপযোগী স্বশ্ন-প্রপণ্ডে কখন অহংতা, মমতা এবং ইদন্তা অর্থাৎ 'আমি, আমার এবং ইহা' এইর্প অন্ভব করেন না। তিনি স্বপেনর বিষয়সম্হের পর সত্যতা ত্যাগকরতঃ জাগরিত অবস্থাতেই অবস্থান করেন।

হিহার তাৎপর্য্য জ্ঞানী ব্যক্তি সংসারের যাবতীর বিষয়সমূহ স্বশ্নেরবস্তুর ন্যায় পরিত্যাগ করিয়া সদা ব্রহ্মভাবেই অবস্থান করিয়া থাকেন। তাঁহার দ্দিটতে জগং-প্রপণ্ড স্বশ্নতুলা, অতএব ইহা তাঁহার চিন্তার যোগ্য নহে।

> ন তস্য মিথ্যার্থ সমর্থ নেচ্ছা ন সঙ্গ্রহস্তত্জগতোহপি দ্রুটঃ। ত্রান্ব্তিষ্টিদ চেন্ম্যার্থে ন নিদ্রমা মৃক্ত ইতীষ্যতে ধ্রুবম্।।৪৫৭।।

তাঁহার না তো মিথ্যাবস্তুসমূহের সত্যতা সিন্ধ করিবার জন্য ইচ্ছা হয় এবং না তো তাঁহার নিকট সাংসারিক পদার্থনিচয়ের সংগ্রহই দেখা যায়। যদি উহার মিথ্যাপদার্থবর্গে প্রবৃত্তি বা আসন্তি থাকে তাহা হইলে ব্রন্থিতে হইবে উহার নিদ্রা ভংগই হয় নাই।

তন্বৎপরে রন্ধণি বর্ত্তমানঃ
সদাত্যনা তিন্ঠতি নানদীক্ষতে।
স্মৃতির্যাথা স্বাধনিলোকিতার্থে
তথা বিদঃ প্রাধনমোচনাদৌ।।৪৫৮।।

এই প্রকার সদা রক্ষভাবে স্থিত পর্বাব রক্ষার্পেই অবস্থান করেন, তিনি রক্ষা-ভিন্ন আর কিছুই দেখেন না। যেমন স্বশ্নে দৃষ্ট পদার্থের সমরণ হইরা থাকে তেমনি বিন্বানের বা জ্ঞানীর ভোজন এবং মলম্বাদিত্যাগ ক্রিয়া স্বভাববশতঃ আপনিই হইয়া থাকে। 758

কর্মণা নিম্মিতো দেহঃ প্রারক্ষ্ণ তস্য কল্পতাম্। নানাদেরাত্যনো যুক্তং নৈবাত্যা কর্ম্মনিম্মিতিঃ।।৪৫৯।।

প্রতিষ্ঠ নিম্পিত হইয়াছে, অতএব প্রারম্প ও উহারই অর্থাৎ দেহেরই হইবে। অনাদি আত্যার প্রারম্প মানা ঠিক নহে, কারণ আত্যা কর্ম্ম হইতে নিম্পিত নহে।

্রিকজনের কৃত কম্মের ফল যেমন অপর কেহ ভোগ করে না, তেমনি দেহের প্রারশ্ব আত্মা ভোগ করে না।

অজো নিত্য ইতি ব্রুতে শ্রুতিরেষা দ্বমোঘবাক্। তদাত্যনা তিণ্ঠতোহস্য কুতঃ প্রারশ্বকলপনা।। ৪৬০।।

'আত্মা, অজন্মা, নিত্য এবং অনাদি' এইপ্রকার অমোঘ অর্থাৎ সত্যবাণী ভগবতী শ্রুতি বলিতেছেন, তাহা হইলে ঐ আত্ম-স্বর্পেই সদা স্থিত বিদ্বান্ প্রব্বের প্রারম্থকশ্ম কি প্রকারে অর্বাশণ্ট থাকার কল্পনা হইতে পারে?

িজ্ঞানাহিন যখন সঞ্জিত ও ক্রিয়মান কম্ম নাশ করে তখন ব্রিয়তে হইবে সাথে সাথে প্রারশ্ব কম্ম ও নাশ হইয়া যায়।

> প্রারন্ধং সিধ্যতি তদা যদা দেহাত্মনা দ্থিতিঃ। দেহাত্মভাবো নৈবেন্টঃ প্রারন্ধং তাজ্যতামতঃ।।৪৬১।।

প্রারশ্ব ততক্ষণই সিন্ধ হয় যতক্ষণ দেহে আত্মবৃদ্ধি বা আত্ম-ভাবনা আছে, দেহে আত্ম ভাবনা মুম্ক্র্র জন্য ইন্ট নহে বা কাম্য নহে; অতএব জ্ঞানীর ও প্রারশ্বকর্ম্ম ভোগ হয় এই প্রকার ধারণা ত্যাগ করা উচিত।

শ্রীরস্যাপি প্রারম্থকলপনা দ্রান্তিরেব হি। অধ্যন্তস্য কুতঃ সত্তনসত্তন্স্য কুতো জনিঃ। অজাতস্য কুতো নাশঃ প্রারম্থনসতঃ কুতঃ।।,৪৬২।।

বাস্তবিকপক্ষে তো শরীরেরও প্রারম্থ কলপনা করা দ্রমই, কারণ উহা তো স্বরং অধ্যসত অর্থাৎ দ্রমন্বারা কলিপত এবং অধ্যসতবস্তুর সন্তাই কোথার? (সত্যবস্তুর বিদামানতার প্রকাশের অভাববশতঃ যে অন্য বস্তুর কলপনা আরোপিত হয় তাহাকে অধ্যসত কহে। রক্জনতে দ্রমের কারণ সপের প্রতীতি হয় এবং ঐ মিথ্যা প্রতীতি হইতেই ভয়াদি দ্রংথের প্রাণিত হইয়া থাকে। দীপাদির দ্বারা রক্জনর স্বর্পের বথার্থ জ্ঞান হওয়ায় কলপনা আরোপিত সপ-প্রতীতি দ্রে হইয়া যায়। এইস্থানে সত্যবস্তু রক্জনুকে অধিন্ঠান এবং কলপনা আরোপিত সপক্ অধ্যসত কহে। অধিন্ঠান হইতে অধ্যস্তের কোন প্রক্ সত্তা নাই। দ্রমের বা অজ্ঞানের হেতু এক বস্তুতে অপর বস্তুর কলপনা হইয়া থাকে। অজ্ঞানের বা দ্রমের নাশে

কাল্পনিক বদতুরও নাশ হইরা যার।) এবং যাহার সত্তাই নাই, উহার জন্ম কোথা হইতে হইল? এবং যাহার জন্ম হয় নাই, উহার নাশ কি প্রকারে হইতে পারে? এইর্প যাহা সন্বর্ণথা সত্তাশ্না উহার প্রারুখ কি প্রকারে হইবে?

[জানীর দেহের উপর অভিমান না থাকার দর্ন, তিনি প্রারশ্ব-কম্মের ফলভোগ করিতেছেন, এই প্রকার বৃদ্ধিও তাঁহার হয় না। অজ্ঞানীর জানীর দেহচেটাকে অর্থাৎ হাত পা নাড়া, ভোজন, শোচাদি, গমন, উপবেশন ইত্যাদিকে প্রারশ্ব-কম্মের ফলভোগ বলিয়া মনে করে। এই সব জিয়া জ্ঞানী কোন প্রকার অহংবৃদ্ধির দ্বারা করেন না, ইহা প্রকৃতির স্বভাব গৃ্ণেই হইয়া থাকে। ]

জ্ঞানেনাজ্ঞানকার্য্যস্য সম্প্রস্য লয়ে যদি।
তিন্ঠতায়ং কথং দেহ ইতি শংকাবতো জড়ান্।
সমাধাতুং বাহ্যদ্ন্ত্যা প্রারন্ধং বদতি শ্রুতিঃ।।৪৬৩।।
ন তু দেহাদিসত্যন্তবোধনায় বিপশ্চিতাম্।
যতঃ শ্রুতেরভিপ্রায়ঃ পরমাথৈ কগোচরঃ।।৪৬৪।।

যাহার এই প্রকার শঙ্কা হয়—য়াদ জ্ঞানের দ্বারা অজ্ঞানের ম্লসহিত নাশ হইয়া যায়, তাহা হইলে জ্ঞানীর এই পথ্লেদেহ কির্পে থাকিতে পারে, ঐ জড়ব্রিশ্ব ভার্থাৎ অজ্ঞানীদের ব্রঝাইবার জন্য ভগবতী শ্রুতি বাহাদ্যিতিত প্রারশ্ব উহার কারণ ইহা বলিয়াছেন। তিনি অর্থাৎ শ্রুতি জ্ঞানীকে দেহাদির সত্যত্ব ব্রঝাইবার জন্য এই প্রকার বলেন নাই; কেননা শ্রুতির অভিপ্রায় তো একমাত্র পরমার্থবিস্তুর সিম্বতা বর্ণন করাই।

্রিন্তি ঘোষণা করিতেছেন ব্রহ্মই সত্য, জগৎ মিথ্যা এবং জীব স্বর্পতঃ ব্রহ্মই অপর কিছন নহে। দেহ কথনও জ্ঞানের বাধক হইতে পারে না। তাহা হইলে জনকাদি রাজবিধাণের এবং শনুকাদি মন্নিগণের জীবন্মনৃত্তি সিম্ধ হয় না।

## नानारञ्ज-निरम्धः

পরিপ্রণমনাদ্যত্তমপ্রমেয়মবিক্রিয়ম্। একনেবাম্বয়ং রহ্ম নেহ নানাস্তি কিঞ্চন।।৪৬৭।।

শ্রুতি ভগবতী বলিতেছেন—বদ্তুতঃ সর্ব্বদা পরিপ্র্ণ, অনাদি, অ্নন্ত, অপ্রমেয় এবং অবিকারী এক অদ্বিতীয় ব্রহ্মই আছেন, তাঁহাতে আর কোন প্রকার নানাত্ব নাই। ব্রহ্ম ব্যতীত অন্য কোন পদার্থের অদিতত্ব নাই।

### শ্রীশ্রীআদিশভকরাচার্য্যবির্রাচত

সদ্ঘনং চিদ্ঘনং নিত্যমান-দঘনমক্রিয়ন্। একমেবান্বয়ং রক্ষ নেহ নানান্তি কিগুন।।৪৬৬।।

র্যিনি ঘনীভ্ত সং, চিং ও আনন্দ ; এই প্রকার এক নিত্য, অক্রিয় এবং অদ্বিতীয় ব্রশ্নই সত্য বস্তু, তাঁহাতে আর কোন প্রকার নানাত্ব নাই।

> প্রত্যগেকরসং প্রণমনতং সর্বতোম,খম্। একমেবাদ্বয়ং রক্ষ নেহ নানাদিত কিঞ্চন।।৪৬৭।।

িষনি অন্তরাত্মা, একরস, পরিপ্রেণ, অনন্ত এবং সর্বব্যাপক; এই প্রকার এক অদ্বিতীয় ব্রহ্মই আছেন, তাঁহাতে আর কোন প্রকার নানাত্ব নাই।

> অহেয়নন, পাদেয়ননাধেয়ননাশ্রয়ন্। একমেবাদ্বয়ং ব্রহ্ম নেহ নানাদিত কিগুন।।৪৬৮।।

যিনি ত্যাজ্য নহেন, গ্রাহ্য নহেন এবং না তিনি কোন বস্তুতে স্থিত হইবার যোগ্য এবং যাঁহার কোন অন্য আধারও নাই, এই প্রকার এক অন্বিতীয় ব্রহ্মই সত্য, তাঁহাতে কিছুমাত্র নানা পদার্থের অস্তিত্ব নাই।

> निगर्र्णः निष्कलः স্ক্রাং নিশ্বিকল্পং নিরপ্তনম্। একমেবাশ্বয়ং রক্ষ নেহ নানাঙ্গি কিন্তন।।৪৬৯।।

যিনি নিগর্নণ, নিন্দল (কলারহিত, নিরবয়ব), স্ক্রা, নিন্দিকেল এবং নিশ্মল, এই প্রকার এক অন্বিতীয় ব্রহ্মই আছেন, তাঁহাতে কিছ্মান নানাম্বের অন্তিত্ব নাই।

> অনির প্যাস্বর পং যদ্মনোবাচামগোচরম্। একমেবাদ্বয়ং রন্ধ্য নেহ নানাস্তি কিণ্ডন।।৪৭০।।

ষাঁহার স্বর্প নির্ণয় করা যায় না বা যাঁহার র্প বর্ণন করা যায় না এবং বিনি মন ও বাণীর বিষয় নহেন অর্থাৎ যাঁহাকে মনন্বারা চিন্তা এবং বাণীন্বারা ব্যক্ত করা যায় না; এই প্রকার এক অন্বিতীয় ব্রহ্মই সত্য, তাঁহাতে কোন প্রকার কিঞ্চিন্মান্তও নানাত্ব নাই।

সংসম্দধং স্বভঃ সিদ্ধং শ্রুদধং ব্রুদধমনীদৃশম্। একমেবাদ্বয়ং ব্রহ্ম নেহ নানাস্তি কিগুন।।৪৭১।।

বিনি সত্য, বৈভবপূর্ণ, স্বতঃ সিন্ধ অর্থাং তাঁহাকে প্রমাণ করিবার জন্য অপর কাহারও সাহায্য প্রয়োজন হয় না, শৃন্ধ, বোধস্বর্প এবং উপমার্রহিত, এই প্রকার এক অন্বিতীয় ব্রহ্মই সত্য, তাঁহাতে আর কোন প্রকার নানাত্ব বা নানা পদার্থ নাই।

200

## আত্যান,ভবের উপদেশ

নিরপ্তরাগা নিরপাস্তভোগাঃ

শান্তাঃ স্কুদান্তা যতয়ো মহান্তঃ।
বিজ্ঞায় তত্ত্বং পরমেতদতেত

প্রাণ্তাঃ পরাং নিব্যিতমাত্মযোগাং।।৪৭২।।

যাঁহার কোনও (বন্তুতে রাগ)বা (আসন্তি) নাই, (ভোগেরও) সর্ব্বপ্রকারে অন্ত হইয়া গিয়াছে এবং যাঁহার চিত্ত শান্ত এবং ইন্দ্রিরবর্গা সংযত সেই মহাত্মা সম্যাসীই এই প্রমতত্ত্ব অবগত হইয়া অন্তে এই অধ্যাত্মযোগের দ্বারা প্রমশান্তি প্রাপ্ত হইয়া থাকেন।

অতএব হে বংস! তুমিও আত্মার এই পরমতত্ত্ব এবং আনন্দঘন-স্বর্পের বিচারকরতঃ স্বীয় মনঃকল্পিত মোহ ত্যাগ করিয়া মৃক্ত হইয়া বাও।

ি এই শ্লেকে গ্রুর্ শিষ্যকে প্রথম আদরস্কে শব্দ ভবান্ বলিয়া সন্বোধন করিতেছেন, কারণ বেদান্ত প্রবণের পর মনন ও নিদিধ্যাসনের দ্বারা এখন তাহার পরোক্ষজ্ঞান হইয়া গিয়াছে। অপরোক্ষজ্ঞান না হওয়া পর্যান্ত জীবরক্ষের একতা-র্প প্রমৃতত্ত্বের উপলব্ধি হয় না। ইহা হইলেই মানবজন্ম সফল।

সমাধিনা সাধ্য বিনিশ্চলাত্মনা।
পশ্যাত্মতত্ত্বং স্ফ্রেটবোধচক্ষর্থা।
নিঃসংশয়ং সম্যাগবেক্ষিতশ্চে—
চছ্মুতঃ পদার্থো ন প্রনিব্বকিল্পতে।।৪৭৪।।

সমাধির প সাধনন্বারা উত্তমর পে নিশ্চল চিত্ত হইয়া এবং বিকসিত জ্ঞাননেত্র-ন্বারা এই আত্মতত্ত্বকে অবলোকন কর, কারণ যদি শোনা কথা নিঃসন্দেহ হইয়া উত্তম প্রকারে দেখা যায় তাহা হইলে ঐ বিষয়ের আর সংশয় থাকে না।

[চিরতরে ভ্রান্তি দ্র হইয়া যায়। শোনা হইতে দেখারুদ্বারা নিশ্চয়তা অধিক হয়।]

#### গ্রাগ্রীআদিশ করাচার্য্যবিরচিত

502

স্বস্যাবিদ্যাবন্ধসমন্ধমোক্ষাও সত্যজ্ঞানানন্দর, পাত্মলবেধী। শাস্ত্রং যুক্তিদেশিকোক্তিঃ প্রমাণং চান্তঃ সিন্ধা স্বান্ত্তিঃ প্রমাণম্।।৪৭৫।।

আপন অজ্ঞানরপে বন্ধনের সম্বন্ধ বা সংসর্গ ত্যাগ হইবার ফলে যে
সাচিচদানন্দস্বরপে আত্যার উপলব্ধি হয়, এই বিষয়ে শাস্ত্র, যুদ্ধি ও গ্রুর্বাক্য
প্রমাণ। শুদ্ধ অন্তঃকরণন্বারা আপন অনুভব সব্বোপার প্রমাণ।

বন্ধো মোক্ষণচ তৃষ্ঠিতণচ চিন্তারোগ্যক্ষর্ধাদয়ঃ। দেবনৈব বেদ্যা যজ্জানং পরেষামান,যানিকম্।।৪৭৬।।

বন্ধন, মুনিন্ত, তৃপিত, চিন্তা, আরোগ্য, ক্ষুধা এবং তৃষ্ণাদি স্বয়ংই জ্ঞাত হওয়া যায়। এই সকল বিষয়ে যে অপরের জ্ঞান হয় উহা তো কেবল অনুমানমাত্র। মুনিন্ত স্বসংবেদ্য বস্তু, উহা অন্য কাহারও স্বারা অনুভব করা যায় না।

> তটি দথতা বোধয়ন্তি গ্রবঃ শ্রুতয়ো যথা। প্রজ্ঞয়ৈব তরেন্বিদ্বানী দ্বরান্গৃহীতয়া।।৪৭৭।।

শ্রুতির ন্যায় গ্রুর্ ও ব্রন্ধের কেবল তটস্থর্পেই অর্থাৎ সাক্ষীর্পে বর্ত্তমান থাকিয়াই বোধ করাইয়া থাকেন। বিদ্বান্ ব্যক্তির উচিত আপনারই ঈশ্বরের অন্ত্রহ-দ্বারা প্রাণ্ড প্রজ্ঞান্বারা উহার সাক্ষাৎ অন্ভব করিয়া এই সংসারসাগর পার হইয়া যাওয়া।

ি এই শ্লোকে প্জ্যপাদ আচার্য্য শ্রীশঙ্কর চারিটি কৃপার কথা বলিরাছেন— (১) গ্রন্কপা (২) শাস্ত্রকৃপা (৩) ঈশ্বরকৃপা এবং (৪) আত্যকৃপা। একটি প্রচলিত কথা আছে,—

> গ্রুর,কুপা শাদ্তক্পা কৃষ্ণকূপা হইল। আত্যুক্পা বিনা জীব ছারেখারে গেল।।

কেহ কেহ भारतकृशात स्थात तिक्षतकृशा वीलशा थारकन।

রন্দের সাক্ষাং নির্পণ কেহই করাইতে পারে না, কারণ উহা শব্দ-শন্তির বাহিরের বস্তু—শব্দ ঐ পর্যানত উপনীতই হইতে পারে না। উহার জ্ঞান তো লক্ষণাব্তির দ্বারাই হইতে পারে। অতএব ব্রহ্ম-সাক্ষাংকার করিবার জন্য উহার উপাধির্প নিখিল প্রপণ্ডের বাধ বা নিষেধ করিতে হয়; কেন না প্রপণ্ডই ব্রন্দের স্বর্পকে আচ্ছাদিত করিয়া রাখিয়াছে। প্রপণ্ডের বাধ বা নিষেধ, উহাতে মিথ্যাত্ব-বৃদ্ধি না হওয়া পর্যানত হইতেই পারে না এবং এই প্রকার বৃদ্ধি মৃম্ক্রের ঈশ্বর-

রুপার প্রভাবেই প্রাণ্ড হইরা থাকে। অতএব আত্মবোধ হইবার জন্য শাস্ত্রকৃপা এবং: গন্ধনুকৃপার ন্যায় ভগবং কৃপারও অত্যন্ত আবশ্যক।

এই সন্বৰ্ণে ভগবতী শ্রুতি বলিতেছেন—নারমাত্যা প্রবচনেন লভ্যো, ন মেধরা ন বহুনা শ্রুতেন। যমেবৈব বৃণ্কুতে তেন লভ্যস্তস্যেষ আত্যা বিবৃণ্কুতে তন্ত্বং স্বাম্।। মণ্ডুকোপনিবং ৩।২।৩।। আত্যুসাক্ষাংকার লাভ ব্যাখ্যান, তর্ক এবং বহু শাস্ত্রপাঠ ও শ্রবণন্বারা হয় না। যে সাধককে আত্যুদেব স্বাং বরণ করেন তাঁহারেই আত্যুসাক্ষাংকার হইয়া থাকে। যাঁহার প্রতি আত্যুদেব কৃপা করেন তাঁহাকেই তিনি বরণ করিয়া থাকেন। গ্রুর্, শাস্ত্র ও ঈশ্বর কৃপার সাধকের ব্রহ্মের পরোক্ষজ্ঞান হয় অর্থাং বন্ধা যে আছেন এই জ্ঞান হয়। কিন্তু 'আমিই ব্রহ্ম' এইর্প অপরোক্ষজ্ঞান বা সাক্ষাং ব্রহ্মান্ভ্রতি তো মনুম্কুর আপন অনুভ্রত ন্বারাই হয়। ব্রহ্ম স্বসংবেদ্য বস্তু অতএব উহাকে নিজেই অনুভ্রব করিতে হইবে।

দ্বান্ত্তা দ্বয়ং জাদ্বা দ্বমাত্মানমখণ্ডতম্। সংসিদ্ধঃ সস্থং তিন্ঠেলিবিশ্কলপাত্মনাত্মনি।।৪৭৮।।

আপন অনুভবন্দারা অখণ্ড আত্মাকে স্বরং জানিয়া সিন্ধপ্রুর নিব্ধিকল্প--ভাবে আনন্দের সহিত সদা আত্মাতেই স্থিত থাকিবেন।

বেদাণ্ডসিশ্ধাণ্ডনির,ন্তিরেষা বন্ধৈব জীবঃ সকলং জগচ্চ। অখণ্ডর,পশ্বিতিরেব মোফো ব্রহ্মাণ্বিতীয়ে প্রতুষঃ প্রমাণম্।।৪৭৯।।

বেদান্তের সিন্ধান্ত তো এই কথাই বলেন, জীব এবং সম্পূর্ণ জগৎ কেবল ব্রহ্মই এবং ঐ অন্বিতীয় রক্ষে নিরন্তর অখন্ডর্পে স্থিত থাকাই মোক্ষ। ব্রহ্ম অন্বিতীয়—এই বিষয়ে শ্রুতিই প্রমাণ।

### বোধোপলবিধ

ইতি গ্রের্বচনাচছার্তিপ্রমাণাৎ পরমবগম্য সতত্ত্বমাত্মযুক্ত্যা। প্রশমিতকরণঃ সমাহিতাত্মা কচিদচলাকৃতিরাত্মনিণ্ঠিতোহভূৎ।।৪৮০।।

এই প্রকার গ্রন্দেবের শ্রন্তি-প্রমাণযার বচন শ্রবণকরতঃ এবং আপনার যারিক দ্বারা প্রমতত্ত্ব অবগত হইয়া চিত্ত এবং ইন্দিয়সমূহ শান্ত হইবার ফলে কোন এক শিষ্য নিশ্চল ব্যক্তিশ্বারা আত্মস্বর্পে স্থিত হইয়া গিয়াছেন।

50

## শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্রাচত

[সমাধিলাভ করিবার জন্য শ্রীগন্বনের, শ্রন্তির এবং শ্রীভগবানের কৃপার সাথে সাথে নিজেরও প্রেন্যাকারের প্রয়োজন।]

> किश्वरकानः नमाधाम भारत बद्धाण मानमम्। ब्राधाम भारतमानमामिनः वहनमञ्जीः।।८৮১।।

508

এবং কিছুকাল চিত্তকে পরব্রন্মে সমাহিত করতঃ পরে ঐ পরমানন্দমরী স্থিতি হইতে উত্থিত হইয়া তিনি শ্রীগ্রন্দেবকে এই কথা বলিয়াছিলেন।

বৃদ্ধিবিশিন্টা গলিতা প্রবৃত্তি—
র্ক্সাত্মনোরেকতয়াধিগত্যা।
ইদং ন জানেহপ্যনিদং ন জানে
কিং বা কিয়াবা সৃত্যসাত্রস্থা।৪৮২।।

হে গ্রেরা। ব্রহ্ম এবং আত্মার একতার জ্ঞান হওয়ায় আমার দেহাত্ম-ব্রিশ্বতো একেবারে নণ্ট হইয়া গিয়াছে, সকল প্রবৃত্তি বা স্প্হা অপগত হইয়াছে। এখন না আছে আমার ইদংয়ের (প্রত্যক্ষবস্তুর) জ্ঞান, আর না আছে অনিদংয়ের (অপ্রত্যক্ষবস্তুর)। এবং আমি ইহাও জ্ঞানি না, সেই অপার আনন্দ কেমন এবং পরিমানেই বা কত?

রিক্সাতিনক্যভাবের যে অসীম আনন্দ তাহা মুকের রসাস্বাদনের ন্যায় ব্যক্ত করা যার না। শিষ্য সদ্পর্বর মুখকমল হইতে রক্ষোপদেশ প্রাণত হইয়া এবং তাঁহার কৃপায় অপরোক্ষরক্ষজ্ঞান অনুভব করতঃ একেবারে মুক হইয়া গিয়াছেন রক্ষান্ত্রভির যে অপরিসীম আনন্দ তাহা ভাষার দ্বারা ব্যক্ত করিতে পারিতেছেন না।

বাচা বস্ত্রশক্যমেব মনসা মন্তু ন বা শক্যতে স্বানন্দাম্তপ্রপ্রিতপররক্ষাম্ব্রধেবৈভিম্। অন্ভোরাশিবিশীপবার্ষিকিশিলাভাবং ভজন্ম মনো মস্যাংশাংশলবে বিলীনমধ্নানন্দাত্যনা নিব্তিম্।।৪৮৩।।

সমুদ্রে পতিত হইয়া বর্ষাকালের গালিত হিমাশলা (হিমানী, তুষার) যেমন সাগরের সহিত এক হইয়া যায় তদ্রপ আমার মন আনন্দাম্তসমুদ্রের এক অংশেরও অংশের এক কণিকায় বিলীন হইয়া আনন্দর্পে স্থিত হইয়াছে। সেই আত্মানন্দ-র্প অম্তপ্রবাহে পরিপূর্ণ পরব্রহ্মসমুদ্রের বৈভব বাণীন্বায়া বলা যায় না এবং না মনের দ্বায়াই চিন্তা করা যায়।

[ छेशा क्वितन जन्न् ज्वरे क्यात वम्जू, वना कशात वम्जू नरह। ]

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

क गज्र रकन वा नीज्र कृत नीनिधमः जगर। অধ্योतन मन्ना मृत्येः नाम्जि किः सरमम्बर्जन्।।৪৮৪।।

সেই সংসার কোথার চালিয়া গেল? উহাকে কে লইরা গেল? কোথার লীন হইল? আহা! বড়ই আশ্চর্যোর বিষর, যে সংসার আমি এখনই (অর্থাৎ সমাধি-লাভের প্রেব্রে) দেখিতেছিলাম, উহা কোথায়ও দেখা যাইতেছে না।

সিমাধির প্রেৰ্বে যাহার অদিতত্ব ছিল, উহা হইতে ব্বিত্বত হইবার পর আর উহার অদিতত্ব অনুসন্ধান করিয়াও পাওয়া যাইতেছে না। ]

किः दशः किम्युभारमशः किमनाः किः विनक्षणम्। स्थानमभाषाः विकासमानिकः विकासमानिकः विवास

এই অখণ্ড আনন্দাম্তপূর্ণ ব্রহ্ম-সম্দ্রে ত্যাজাই বা কি এবং গ্রাহাই বা কি? কোন বস্তু সামান্য এবং কোন বস্তু বিশেষ?

[ এই ভেদ আমি ব্রহ্মে পাইতেছি না। ব্রহ্মে সজাতীয়, বিজাতীয় এবং স্বগত ভেদ কিছ্বই নাই। ব্রহ্ম একমেবাদ্বিতীয়ং। ]

ন কিণ্ডিদন্ত পশ্যামি ন শ্লোমি ন বেদ্মাহম্। স্বাতনুনৈব সদান-দর্পেণাস্মি বিলক্ষণঃ।।৪৮৬।।

(রক্ষাত্যৈক্য অন্ভবের পর শিষ্য বলিতেছেন) এখন আমি এখানে কিছ্ব দেখিতেছি না, শ্রনিতেছি না এবং অপর কিছ্ব জানিতেছি না। আমি তো আপন নিত্যানন্দস্বর্প আত্মায় স্থিত হইয়া আপনার প্রেব্বিস্থা হইতে সর্বপ্রকারে ভিন্ন হইয়া গিয়াছি।

[সমাধিলাভের পর মান্ম কির্প পরিবর্তিত হইরা বার তাহাই উপয্রিস্ত পাঁচ শ্লোকে বর্ণিত হইরাছে।]

নমো নন্নপ্তে গ্রবে মহাত্মনে
বিম্যুক্তসংগায় সদ্যুক্তমায়।
নিত্যান্বয়ানন্দরসম্বর্পিণে
ভূনে সদাপারদয়ান্ব্যান্নে।।৪৮৭।।
যংকটাক্ষণশিসান্দ্রচন্দ্রকাপাতধ্তভবতাপজশ্রমঃ।
প্রাণ্তবানহন্যান্ত্রপদমক্ষয়ং ক্ষণাং।।৪৮৮।।

্ যাঁহার কৃপাকটাক্ষর্প চন্দের চিনাধ জ্যোৎস্নার সংসর্গে সংসার-তাপ-জনাশ্রম দ্বে হইরা যাওয়ায় আমি ক্ষণকাল মধ্যে অথণ্ড ঐশ্বর্য্য এবং আনন্দময় অক্ষয় আত্যুপদ প্রাণত হইয়াছি, সেই সঞারহিত, সাধ্নিধরোমণি, নিতা-আন্বিতীয়- আনন্দস্বর্প, অতি মহান এবং নিত্য-অপার-দয়ারসাগর মহাত্মা শ্রীগর্র্দেবকে বারংবার প্রণাম করি।

ধন্যোহহং কৃতকৃত্যোহহং বিমুদ্তোহহং ভবগ্রহাং। নিত্যানন্দস্বরুপোহহং পুর্ণোহহং তদন্গ্রহাং।।৪৮৯।।

হে গ্রন্দেব! আপনার কৃপায় আজ আমি ধন্য, কৃতকৃত্য (অর্থাৎ বাহা আমার করণীর ছিল তাহা করা হইয়াছে, এখন আমার আর কিছু কর্ত্ব্য নাই), আমি সংসারবন্ধন হইতে মুক্ত, নিত্যানন্দস্বরূপ এবং সম্বত্ত পরিপূর্ণ হইয়া গিয়াছি।

> অসংগাহহমনগোহহমলিখেগাহহমভংগ্রন্ধ। প্রশাশ্তোহহমনশ্তোহহমতাশ্তোহহং চিরণ্ডনঃ।।৪৯০।।

আমি অসংগ, অশরীর, অলিংগ, অক্ষয়, অত্যন্ত শান্ত, অনন্ত, অতান্ত অর্থাৎ নিন্দ্রিয়, নিম্পৃহ এবং সনাতন।

রিক্সান্ভ্তির ফলে জীবের যে সকল লক্ষণ সেইগ্রনির স্থানে রন্সের লক্ষণ সকল প্রকাশ পাইয়াছে। ব্রহ্মবেত্তা প্রব্ন বন্ধের সহিত নিজেকে অভিন্ন বোধ করিতেছেন। নিশ্নলিখিত কয়েকটি শেলাকে ব্রহ্মজ্ঞেরই লক্ষণ বলা হইবে।

> ष्यकर्<mark>जारमार्डारमिकारतार्रमिकः।</mark> म्युन्धरवाध्म्वत्युरभार्ट्रस्य क्वरलार्ट्यः ममाम्बिः।।८৯५॥।

আমি অকর্ত্তা অভোক্তা, অবিকারী, অক্তিয়, শহুন্ধবোধন্বর্পে, এক এবং নিত্য কল্যাণন্বর্প।

> দ্রুল্ট্রঃ শ্রোজুর্বস্তর্যঃ কর্ত্ত্বেজির্বিভিন্ন এবাহম্। নিত্যনির্বতরনিজ্ফির্মনিঃসীমাসংগপ্রবিধাত্যা।।৪৯২।।

দুন্টা, শ্রোতা, বস্তা, কর্ত্তা, ভোস্তা—আমি এই সকল হইতে ভিন্ন। তাহা হইলে আমি কি? এই প্রশ্ন উঠা স্বাভাবিক। ইহার উত্তরে বলা হইতেছে। ] আমি নিত্য, নিরন্তর অর্থাৎ পরিচেছদশ্ন্য, নিজ্জিয়, নিঃসীম অর্থাৎ অসীম, অসংগ এবং প্র্ণবোধস্বর্প আত্যা।

> নাহমিদং নাহমদোহপ্যুভয়োরবভাসকং পরং শ্রুণ্ধম্। বাহ্যাভ্যুন্তরশ্নুন্যং পূর্ণং ব্রহ্মাদিবতীয়মেবাহম্।।৪৯৩।।

প্রামি না ইহা (জগং), না উহা (ঈশ্বর)—আমি এই দ্বইয়ের অর্থাং জগং
ও ঈশ্বরের প্রকাশক, কার্য্য কারণের অতীত, বাহ্যাভান্তরশ্ন্য, প্রণ্, আদ্বতীয়
এবং শ্বন্থপরবন্ধই। কেহ কেহ ইহার অর্থ এইর্পে করিয়া থাকেন। আমি না

ইহা, না উহা কিল্তু এই দ্ইরের অর্থাৎ পথ্ল-স্ক্র্য জগতের প্রকাশক, বাহ্যাভ্যন্তর-শ্ন্য, পূর্ণ অন্বিতীয় এবং শ্বন্ধ ব্রক্ষই।

> नित्रतुर्शमनामिञ्ज्दः प्रमर्शममम दैञ्किल्थनाम्, तम्। निज्ञानरेन्मकत्रमः भज्ञः वज्ञान्विजीयस्वादम्।।८৯८।।

ির্যান উপমারহিত অনাদিতন্তন, 'তুমি, আমি, ইহা, উহা' আদি কল্পনা হইতে অত্যন্ত দ্রে অবস্থিত, সেই নিত্যানন্দ-এক-রসম্বর্প, সত্য এবং অন্বিতীয় ব্রহ্মই আমি।

নারায়ণোহহং নরকাশ্তকোহহং
প্ররাশ্তকোহহং প্রর্যোহহমীশঃ।
অখণ্ডবোধোহহমশেষসাক্ষী

নিরীশ্বরোহহং নিরহং চ নির্মায়ঃ।।৪৯৫।।
তামি নারায়ণ, নরকাসন্বের বিঘাতক (শ্রীকৃষ), ত্রিপন্নদৈত্যের নাশক
(শ্রীশিব), পরমপন্ন্র এবং ঈশ্বর। আমি অখণ্ডবোধ্স্বর্প, সকলের সাক্ষী,
আমার কেই ঈশ্বর নাই অর্থাৎ আমি স্বতন্ত্র এবং অহংতা ও মমতা ইইতে রহিত।

ি এই সকল বর্ণন শৃদ্ধ আত্মতত্তের পররহ্ম পরমাত্মা হইতে অভেদ প্রতিপাদন করিবার জন্য বলা হইয়াছে। ]

> সন্বেষ, ভ,তেষ,হমেব সংখিতো জ্ঞানাত্যনাশতবহিরাশ্রয়ঃ সন্। ভোক্তা চ ভোগ্যং শ্বয়মেব সন্বং যদ্যৎপৃথগ্ দৃষ্টীমদন্ত্যা প্রো।।৪৯৬।।

জ্ঞানস্বর্পে সকলের আশ্রয় হইয়া সমস্ত প্রাণিবর্গের বাহিরে ও ভিতরে আমিই স্থিত রহিয়াছি। প্রথমে যে-যে বস্তু বা পদার্থ ইদংব্তির দ্বারা ভিন্ন ভিন্ন দৃষ্ট হইয়াছিল এখন দেখিতেছি সেই ভোক্তা এবং ভোগ্য সব কিছু স্বয়ং আমিই।

[অর্থাৎ জ্ঞান হইবার প্রের্থ ইদংর্পে প্রথমে আমা হইতে প্রথক্ প্রক্ যাহা দেখা গিয়াছিল, এখন জ্ঞান হইবার পর দেখিতোছি সেই সবও আমিই। আমা ছাড়া আর দ্বিতীয় বস্তুর কোন অস্তিত্বই নাই।

> भयाथन्छम् थात्म्बाद्यो वर्द्धा विश्ववीष्ठमः। উৎপদ্যন্তে विनीम्नत्व भाषाभावत्वविद्यमार।। ८৯५।।

আমির্প অখন্ড আনন্দসাগরে বিশ্বর্প নানা তরংগ মায়ার্প বায়্র বেগে উঠিতেছে এবং লীন হইয়া যাইতেছে।

#### শ্রীশ্রীআদিশ করাচার্য্যবির্রাচত

মায়িক স্ণিট এবং সংহারে শ্বন্ধ-আত্যাকে চণ্ডল করিতে পারে না। তিনি অর্থাৎ শ্বন্ধ-আত্যা সর্ব্বাবন্ধায় ক্ষোভশ্বন্য ভাবে সর্ব্বদা বিরাজ করেন।

স্থ্লাদিভাবা মাম কল্পিতা দ্রমা—

দারোপিতা ন্ স্ফ্রেণেন লোকৈঃ।

কালে যথা কল্পকবংসরাম—

নর্দায়ো নিষ্কলানিবিকিলেপ।।৪৯৮।।

যেমন নিন্দল এবং নিন্দিকিলপ অর্থাৎ বিভাগ ও ভেদরহিত অনন্ত কালের মধ্যে স্বর্পতঃ কোন কলপ, বর্ষ, উত্তরায়ণ, দক্ষিণায়ন এবং ঋতু আদির বিভাগ নাই, সেই প্রকার মন্যোরা ভ্রমবশতঃ কেবল আরোপিত বস্তুর স্ফ্রনণের দ্বারা আমাতে স্থ্ল-স্কুরাদি ভাবের কলপনা করিয়া লইয়াছে।

আরোপিতং নাশ্রয়দ্বকং ভবেৎ
কদাপি মুট্চনতিদোষদ্বিতঃ।
নাদ্রীংকরোত্যুষরভ্নিভাগং
নরীচিকাবারিমহাপ্রবাহঃ।।৪৯৯।।

বৃদ্ধিরদোবে দ্বিত মৃ ঢ় ব্যক্তিগণ কোনও বদতু বা ব্যক্তিতে যে সকল দোষ আরোপিত করে, সেই সকল দোষ আগ্ররকে অর্থাৎ সেইবদতু বা ব্যক্তিকে দ্বিত করিতে পারে না; যেমন মৃগতৃষ্ণার মহা জলপ্রবাহ আপন আগ্রর অন্বর্ণর মর্ময় ভ্রিখণ্ডকে কিণ্ডিংমান্তও আর্দ্র বা সিক্ত করিতে পারে না।

আকাশবল্লেপবিদ্,রগোহহ—

নাদিত্যবন্দাস্যবিলক্ষণোহহম।
আহার্যবিন্নত্যবিনিশ্চলোহহ—

নদ্ভোধিবংপারবিবর্জিভোহহন্।। ৫০০।।

আমি আকাশের ন্যায় নিলিপিত বা অসংগ, স্থেরি ন্যায় অপ্রকাশ্য (স্থাই সকলকে প্রকাশ করেন কিন্তু স্থাকে কে্ছ প্রকাশ করিতে পারে না), পর্বতের ন্যায় নিত্য নিশ্চল এবং সম্দ্রের ন্যায় অপার-অসীম।

িএই একটি শেলকে রক্ষজ্ঞানীর স্বান্দর চারিটি লক্ষণ বলা হইরাছে। তিনি আকাশের সমান নির্লিপত, স্বের্গর ন্যায় স্বয়ংপ্রকাশ, প্র্বতের তুল্য ধীর, স্থির, গৃস্ভীর এবং সাগরের মতন অসীম ও অনন্ত।

208

ন মে দেহেন সম্বদ্ধো মেঘেনেব বিহায়সঃ। অতঃ কুতো মে তম্মনা জাগ্রহ্মপন্য, মুক্তয়ঃ।। ৫০১।।

বেমন নেখের সহিত আকাশের কোন সম্বন্ধ নাই, তদ্রপ আমারও শরীরের সংখ্য কোনই সম্বন্ধ নাই। অতএব জাগ্রং, স্বপন, সন্ধ্যিপত ইত্যাদি শরীরের ধর্ম আমাতে কি প্রকারে হইতে পারে?

উপাধিরায়াতি স এব গচ্ছতি
স এব কর্মাণি করোতি ভ্রুৱেড।
স এব জীর্যন্ গ্রিয়তে সদাহং
কুলাদ্রিবন্নিশ্চল এব সংস্থিতঃ।।৫০২।।

উপাধিই আসে, উহাই যায় এবং উহাই কর্মা করে এবং উহাই কর্মোর ফল ভোগ করে এবং বৃন্ধাবদথা প্রাণত হইলে উহাই অর্থাৎ উপাধিই মরণ প্রাণত হয়। আমি তো কুলাচলের ন্যায় অর্থাৎ স্কুমের, পর্ম্বতের সমান সদা নিশ্চলভাবেই দ্থিত আছি।

ন মে প্রবৃত্তির্ন চ ফে নিবৃত্তিঃ
সদৈকর্পস্য নিরংশকস্য
একাত্মকো যো নিবিড়ো নিরুতরো
ব্যোদ্রের পূর্ণঃ স কথং নু চেষ্টতে।।৫০৩।।

আমার ন্যায় সদা একরস এবং নিরবয়বের না কোন বিষয়ে প্রবৃত্তি আছে আর না কিছ্তে নিবৃত্তিই আছে। তাহা হইলে বল, যে নিরন্তর একর্প ঘনীভ্ত এবং আকাশের ন্যায় পূর্ণ সে কি প্রকারে কম্মে প্রবৃত্ত হইতে পারে?

প্রাণানি পাপানি নিরিন্দ্রিস্য নিশেচভসো নিন্দিক্কতেনিরাক্তেঃ। কুতো র্যাখণ্ডস্থান্ভ্তে— রুতে হানন্বাগত্যিত্যাপ শ্রুভিঃ।।৫০৪।।

ইন্দ্রিয়, চিন্ত, বিকার এবং আকৃতি রহিত, অখণ্ড আনন্দস্বর্প আমাতে পাপ বা প্র্ণা কি প্রকারে হইতে পারে? "অনন্বাগতং প্র্ণোনান্বাগতং পাপেন"। ব্হদারণাকোপনিষদে (৪।৩।২২) ও শ্রুতি এই প্রকার বলিতেছেন। এই আত্মা প্রণা অর্থাং শাস্ত্রবিহিত কর্ম্ম এবং পাপ অর্থাং শাস্ত্রনিষিন্ধ কর্ম হইতে অসম্বন্ধ বা মৃক্ত। 380

#### শ্রীশ্রীআদিশঙকরাচার্য্যবির্গ্রিচত

हाम्रमा न्थ्रिक्यस्थः वा भौजः वा म्रक्तं प्रकंतं वा।

न न्थ्रभराव्यव यश्किषिश्यात्रस्यः जिन्वनाक्षणम्।।। ८०८।।

न माक्रिणः माक्रायन्त्राः भःन्थ्रभिन्य विनक्षणम्।

खिक्तात्रम्मामीनः शृष्ट्यन्त्राः अपीयवशा। ८०४।।

যেমন শীত-উঞ্চ, ভাল-মন্দ—কোনও বস্তু ছায়ার সহিত সপর্শ হইলেও উহা
হইতে সর্বাদা প্থক্ প্রেন্বের কিছ্মাত্রও সপর্শ হয় না এবং গ্রের প্রকাশক দীপের
উপর যেমন ঘরের (স্কুনরতা, মালনতাদি দোষ-গ্র্ণাদি) কোন কিছ্মরই প্রভাব পড়ে
না, সেই প্রকার শরীরাদি দ্শ্য পদার্থসম্হের ধর্মা, উহা হইতে বিলক্ষণ বা ভিল্ল,
উহার সাক্ষী, বিকাররহিত এবং উদাসীন আত্মাকে কিঞ্চিন্মাত্রও স্পর্শপ্ত করিতে
পারে না।

রবের্যথা কম্মণি সাক্ষণীভাবো বহের্যথা বায়সি দাহকত্বম্। রম্জোমর্থারোপিতবস্তুসংগ— স্তথৈব ক্টপ্যচিদাত্মনো মে।।৫০৭।।

মন্ব্যের কম্মে যেমন স্থেরি সাক্ষীভাব, তণ্তলোহে যেমন আণ্নর দাহিকাশিক্তি বা দাহকতা এবং আরোপিত সপাদির সহিত যেমন রুজ্বর সংগ সেই প্রকার
ক্টেম্থ চেতন আত্মার বিষয়সমূহে সাক্ষীভাব জানিবে।

কর্ত্তাপি বা কার্রয়তাপি নাহং ভোন্তাপি বা ভোজয়িতাপি নাহন্। দুন্টাপি বা দশ্যিতাপি নাহং সোহহং স্বয়ংজ্যোতিরনীদ্গাত্মা।।৫০৮।।

'আমি করিও না, করাইও না ; আমি ভ্রনিও না, ভোগাইও না এবং আমি দেখিও না, দেখাইও না। আমি তো সব হইতে বিলক্ষণ অর্থাৎ পৃথক্, স্বয়ংপ্রকাশ ইন্দ্রিয়ের অগোচর সেই আত্মা।

চলভূগোধো প্রতিবিশ্বলোল্য— মোপাধিকং ম, ঢ়িধিয়ো নয়ন্তি। 'স্ববিশ্বভূতং রবিবন্দিনিন্দিয়ং কর্ত্তাস্মি ভোন্তাস্মি হতোহস্মি হেতি।। ৫০৯।।

যেমন জলাদি উপাধির চণ্ডলতা হেতু ম্তৃব্দিধ ব্যক্তি ঔপাধিক প্রতিবিশ্বের চণ্ডলতা বিশ্বভৃত স্থোঁ আরোপিত করিয়া থাকে সেই প্রকার তাহারা অর্থাৎ অজ্ঞানীরা স্বের্যর ন্যায় নিণ্ক্রিয় আত্মায় চিত্তের চণ্ডলতার আরোপ হেতু 'আমি কর্ত্তা, আমি ভোক্তা, হায় আমি নিহত হইলাম' এইর্পে বলিয়া থাকে।

জলে বাপি न्थरल वाभि न्युरेरश्य জড়ाত्यकः। नारः विनिभा जन्यरेन्यचित्ररेन्यर्नरज्ञ यथा।।६५०।।

ঘড়ার ধন্মের সহিত যেমন আকাশের কোন সন্বন্ধ নাই তেমনি এই জড় দেহ জলে হউক অথবা স্থলে হউক যেখানেই পতিত হউক না কেন, তাহাতে আমি শ্নুম্ধ-আত্যা লিপত হই না।

[ দেহাভিমানশ্ন্য জ্ঞানীর শরীর-ত্যাগ যেখানেই হউক না কেন তাহাতে তাঁহার অর্থাৎ শ্রুণ্ধ-আত্মার কিছু যার আসে না। ]

কর্ত্বিভান্ত্রখলত্বনত্তা—

জড়ত্বন্ধত্ববিন্ত্রতাদয়ঃ।
ব্দেধবিকিল্পা ন ভূ সন্তি বস্তুতঃ
স্বস্মিন্পরে ব্লিলা কেবলেহদ্বয়ে।। ৫১১।।

কত্তি, ভোক্তি, দ্বন্টতা, উন্মত্ততা, জড়তা, বন্ধ এবং ম্ব্রু—এই সকল ব্রিশ্বরই কল্পনামাত্র। প্রকৃতি আদির অতীত কেবল অন্বিতীয় ব্রহ্মন্বর্প আমাতে এই সকল বন্তুতঃ নাই।

> সম্ভূবিকারাঃ প্রকৃতেদ শধা শভ্ধা সহস্রধা বাপি। কিং মেহসংগচিত্তেশৈতন ঘনঃ কচিদশ্বরং দপ্শতি।।৫১২।।

প্রকৃতিতে দশ্, শত এবং সহস্র অর্থাৎ অসংখ্য বিকার বা পরিবর্ত্তন হইলেও উহার সহিত 'আমি' অসংগ চেতন আত্মার কি সম্বন্ধ? মেঘ কখনও কি আকাশকৈ স্পূর্শ করিতে পারে?

অব্যক্তাদিদথ্যলপর্য শতমেত
দিবশ্বং যত্রাভাসমাত্রং প্রতীতম্।
ব্যোমপ্রথাং স্ক্রমাদ্য শতদেবাহমদিম।। ৫১৩।।

অব্যক্ত অর্থাৎ ম্লাপ্রকৃতি হইতে স্থ্লভ্ত পর্য্যন্ত এই সমস্ত বিশ্ব ষাঁহাতে আভাসমাত্র প্রতীত হইতেছে এবং যিনি আকাশের ন্যায় স্ক্রে এবং আদি-অন্ত রহিত অন্বৈত ব্রহ্ম, তাহাই আমি।

> সর্ব্বাধারং সর্ব্বস্তুপ্রকাশং সর্বাকারং সর্ব্গং সর্ব্বশ্নাম্।

#### শ্রীশ্রীআদিশ করাচার্য্যবিরচিত

निजाः भारत्यः निग्ननः निग्निक्नः । तमारेन्वजः यस्तानास्त्राम्यः ।। ८५८।।

582 .

যিনি সকলের আধার, সকল বস্তুর প্রকাশক, সর্ব্বর্প, সর্বব্যাপী অথচ সকল হইতে রহিত, নিত্য, শ্লেধ, নিশ্চল অর্থাৎ শাল্ত এবং বিকল্প রহিত অল্বৈত ব্রহ্ম, তাহাই আমি।

যংপ্রত্যুস্তাশেষমায়াবিশেষং
প্রত্যগ্রন্থং প্রত্যয়াগম্যমানম্।
সত্যজ্ঞানানশ্তমানশর,পং
রক্ষাদৈবতং যত্তদেবাহমদিন।। ৫১৫।।

যিনি সমস্ত মারিক ভেদসমূহ হইতে রহিত, অন্তরাত্মার্প এবং সাক্ষাং প্রতীতির অবিষয় অর্থাং সাক্ষাংভাবে ইন্দ্রিয়াদির দ্বারা জানা যার না এবং সং, চিং, জনন্ত এবং আনন্দস্বর্প অর্থাং সচিদানন্দস্বর্প অন্বিতীয় ব্রন্ধ, তাহাই আমি।

> নিন্দ্রিয়োহস্মাবিকারোহস্মি নিন্দ্রলোহস্মি নিরাকৃতিঃ। নিন্দ্রিকলেপাহস্মি নিত্যোহস্মি নিরালন্দেবাইস্মি নিন্দ্রয়ঃ।।৫১৬।।

আমি ক্রিয়ারহিত, বিকারহিত, কলারহিত অর্থাং অংশরহিত সদা পরিপ্রেণ, নিরাকার, নিন্ফিকেপ, নিত্য, নিরালম্ব এবং দ্বিতীয়রহিত।

> সৰ্বাত্যকোহহং সৰ্বোহহং সক্বাতীতোহহমদ্বয়ঃ। কেবলাখণ্ডবোধোহহমানদ্যোহহং নিরণ্ডরঃ।।৫১৭।।

আমি সকলের আত্মা, সর্ব্ব, সর্ব্বাতীত এবং অদ্বর, কেবল অথণ্ডজ্ঞান-স্বর্প এবং নিরন্তর অর্থাৎ দেশ, কাল, বস্তু পরিচেছদরহিত আনন্দর্প।

> স্বারাজ্যসাম্রাজ্যবিভ্রিতরেষা ভবংকৃপাশ্রীমহিমপ্রসাদাং। প্রাম্তা ময়া শ্রীগ্রেবে মহাত্যনে নমো নমস্তেহস্তু প্রনর্শমোহস্তু।।৫১৮।।

হে শ্রীগ্ররো! আপনার কৃপা ও মহিমার প্রসাদে আমি এই আত্মরাজ্যের সম্পূর্ণ সাগ্রাজ্য-বৈভব প্রাণত হইয়াছি। হে মহাত্মন্! আপনাকে আমি নমস্কার, নমস্কার বারংবার নমস্কার করিতেছি।

লহাদ্বশ্নে মায়াকৃতজনিজরাল্ভূগহনে লম্মন্তং ক্লিশ্যন্তং বহুলতরতাপৈরন্দিনম্।

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

অহৎকারব্যাঘ্রব্যথিতনিমমত্যতকৃপয়া প্রবোধ্য প্রদ্বাপাৎপরমবিভবান্মার্মাস গ্রুরো।। ৫১৯।।

আমি মারাদ্বারা অন্বভ্ত জন্ম, জরা এবং মৃত্যুর হেতু অত্যন্ত ভরানক মহাস্বশ্বে শ্রমণকরতঃ প্রতিদিন নানা প্রকার তাপদ্বারা সন্তন্ত হইতেছিলাম। হে গর্রো! অহংকারর্প ব্রাঘ্র হইতে ব্যাথিত দীন আমাকে আপনি কৃপা করিয়া প্রগাঢ় নিদ্রা হইতে জাগাইয়া রক্ষা করিয়াছেন।

ি আমাদের জীবনটা একটা মহাস্বংন। ইহাতে মোহিত হইরা নানা প্রকার দ্বংখাদি ভোগ করিতেছি। স্বংন ভল্গ না হওয়া পর্যান্ত এই স্বাণিনক দ্বংখ দ্বে হইবার নহে। অতএব এই অজ্ঞানর প মহাস্বংন ভঞ্গের জন্য বন্ধ করা উচিত।

নমস্তদৈন সদেকদৈন কদৈনচিন্মহসে নমঃ। যদেতদিবশ্বর্পেণ রাজতে গ্রের্রাজ তে।।৫২০।।

হে গ্রের্রাজ ! আপনার সেই মহান্ তেজকে নমস্কার, যাহা সংস্বর্প এবং সদা একরস হইয়াও বিশ্বর্পে বিরাজমান রহিয়াছেন।

ি গ্রন্থের প্রারন্ডে শিষ্য শ্রীগর্র্দেবকে জ্ঞানম্তি মহামানবর্পে ভাবনা করিয়া ভবসাগর পার করিবার জন্য প্রার্থনাসহ প্রণাম করিয়াছিলেন। এই শ্লোকে এখন শ্রীগ্র্ব্ সাক্ষাৎ পরমব্রন্ধ জ্যোতির্পে প্রতীয়মান হইতেছেন। জ্ঞানলাভের প্র্বের্থ এবং পশ্চাতে তাহার দ্বিউভংগীর ভিন্নতা বেশ পরিস্ফর্ট হইতেছে।

#### উপদেশের উপসংহার

ইতি নতমবলোক্য শিষ্যবর্যং
সমাধিগতাত্মসমুখং প্রবদ্ধতত্ত্বম্।
প্রমাদিতহ্দয়ঃ স দেশিকেন্দ্রঃ
প্রনিরদমাহ বচঃ পরং মহাত্মা।। ৫২১।।

এই প্রকার সমাধিগত আত্মানন্দ ও তত্ত্ববোধপ্রাণ্ড সেই শ্রেষ্ঠ শিষ্যকে প্রণাম করিতে দেখিয়া মহাত্মা শ্রীগর্র্দেব প্রসন্ন চিত্তে প্রনরায় এইর্প বচন বলিতে লাগিলেন।

রহ্মপ্রত্যয়সন্ততিজাগদতো রক্ষৈব সংস্কৃতিঃ
পশ্যাধ্যাতাদুশা প্রশান্তমনসা সক্বাদ্ববদ্ধাদ্বপি।
রুপাদন্যদবেক্ষিত্বং কিমভিতশ্চক্ষ্বজাতাং বিদ্যতে
তদ্বং রহ্মবিদঃ সতঃ কিয়পরং ব্রেধবিহারাদ্পদম্।।৫২২।।
হে বংস! আপন আধ্যাতিত্রক দ্লিট্বারা শান্তচিত্ত হইয়া সক্বাবন্ধার এইর্প

#### শ্রীশ্রীআদিশ করাচার্য্যবির্রাচত

588

দেখ যে এই সংসার ব্রহ্ম-প্রতীতিরই প্রবাহমাত্র, অতএব ইহা সন্ধ্রপ্রকারে সত্যস্বর্প ব্রহ্মই। নেত্রবানের চত্যুদকে দোখবার জন্য র্পের আতিরিস্ত আর কি আছে? সেই-প্রকার ব্রহ্মজ্ঞানীর ব্লাধ্বর বিষয় সত্যস্বর্প ব্রহ্ম ব্যতীত আর কি থাকিতে পারে?

্রিক্ষজ্ঞ প্রবৃষ ব্রহ্ম ছাড়া, দ্বিতীয় অপর কিছ্বর অস্তিত্ব অনুভবই করেন না।

কল্তাং প্রানন্দরসান,ভ,তি—

ন্থস্জ্য শ্বেষ্ত্রমতে বিশ্বান্।

চন্দ্রে মহাহ্মাদিনি দীপ্যমানে

চিত্রেন্দ্রমালোকয়িতুং ক ইচেছং।।৫২৩।।

সেই পরমানন্দরসের অন্ভব ত্যাগ করিয়া অন্য তুচ্ছ অসং বিষয়ে কোন তত্ত্বজ্ঞ ব্রন্থিমান্ ব্যক্তি রমণ করিবেন? অতিশয় আনন্দদায়ক প্র্ণচন্দ্র আকাশে প্রকাশিত থাকিতে চিত্রালখিত চন্দ্র দেখিতে কে ইচ্ছা করিবে?

ভিত্তরসিক শ্রীস্রদাস তাঁহার একটি মন্মাস্পশ্রী ভজনে বলিতেছেন,—

"কামধেন্কে ত্যাগ করিয়া কে এমন ব্রিধমান্ ব্যক্তি হইবেন যিনি বংসকে
দোহন করিবেন।" "স্রদাস তজ কামধেন্কো ছেরি কৌন দ্বাবে"।

অসংপদার্থান,ভবে ন কিণ্ডি—

য় হ্যান্ত ভৃণ্ডিন চ দ্বঃখহানিঃ।
তদন্বয়ানন্দরসান,ভ,ত্যা

তৃণ্ডঃ সুখং তিণ্ঠ সদাত্মনিন্ঠয়া।।৫২৪।।

অসং পদার্থের অন্বভবন্বারা না তো কিছ্ব তৃগ্তি হয়, না দ্বংথেরই নাশ হইয়া থাকে; অতএব ঐ অন্বয়ানন্দরসের অন্বভবন্বারা তৃগ্ত হইয়া সতাস্বর্প আত্মনিষ্ঠায় সনুখে স্থিত থাক।

> ত্বয়মেব সব্বথা পশ্যন্মন্যানঃ ত্বমন্বয়ম্। ত্বান্ত্মন্ত্র্পানঃ কালং নয় মহামতে।।৫২৫।।

হে মহাব্দেধ! সর্বপ্রকারে চতুদিকে কেবল আপনাকেই দর্শন করিয়া, আপনাকেই অন্বিতীয় মনে করিয়া এবং আত্মানন্দেরই অন্ভব করতঃ অবশিষ্ট জীবন যাপন কর।

> অখণ্ডবোধাত্মনি নিন্দিবকিলেপ বিকলপনং ব্যোদ্নি প্রুরঃপ্রকলপনম্।

CC0. In Public Domain. Sri Sri Anandamayee Ashram Collection, Varanasi

जनन्याननम्ययाज्यमा अना

শাণ্ডিং পরামেত্য ভজস্য মৌনম্।। ৫২৬।।

অখণ্ডবোধন্বরূপ নিন্ধিকিলপ আত্মার বিকলেপর অর্থাৎ ভেদের ভাবনা আকাশে নগরকল্পনার ন্যায় মিথ্যা। অতএব সর্ব্ধদা অদ্বিতীয় আনন্দময় আত্ম-ন্থারূপে ন্থিত থাকিয়া পরম শান্তিলাভ করতঃ মৌন ধারণ কর অর্থাৎ সাক্ষীরূপে অবস্থান কর।

ত্ ষণীমবদ্থা পরমোপশাণিত—
বৃংশেরসংকলপবিকলপহেতোঃ।
রক্ষাত্যানা রক্ষাবিদো মহাত্যানো
যত্তাশ্বয়ানশসমুখং নিরণ্ডরম্।। ৫২৭।।

রন্ধবেত্তা মহাত্মার মিথ্যা বিকল্পের হেতুভ্তা বৃদ্ধি যে অবস্থায় রন্ধভাবে লীন হইরা যায় তাহাই পরমশান্তি বা উপশম। সেই উপশমাবস্থায় নিরন্তর অন্বয় আনন্দের অনুভব হয়।

> নাগ্তি নিব্বাসনান্মৌনাংপরং স্থক্দর্ভমন্। বিজ্ঞাতাত্মত্ববর্পস্য প্রানন্দরস্থামিনঃ।। ৫২৮।।

র্যিনি আত্মস্বর্প অবগত হইয়াছেন, সেই স্বাত্মানন্দরসপায়ী প্রেবের পক্ষে ব্যসনারহিত মৌন হইতে অধিকতর উত্তম স্থদায়ক আর কিছ্ই নাই।

> গচছংস্তিতঠান,পবিশস্থয়ানো বান্যথাপি বা। যথেচছয়া বঙ্গেদ্বিশ্বানাতা,রামঃ সদা ম্,নিঃ।।৫২৯।।

আত্মতৃত বিদ্বান্ মুনি চলিতে-ফিরিতে, উঠিতে-বিসতে, শুইতে-জাগিতে অথবা যে কোন অবস্থাতেই হউন না কেন, সদা আত্মায় রমনকরতঃ স্বেচ্ছান্ক্ল অবস্থান করেন।

্রিক্ষজ্ঞ প্রর্ষ কোন বিধি-নিষেধের অধীন নহেন। তিনি সর্বতোভাবে স্বাধীন, বাধাহীন এবং বন্ধনহীন। তিনি মৃক্ত। 1

ন দেশকালাসনিদিগ্যমাদি—
লক্ষ্যাদ্যপেকা প্রতিবন্ধব্বক্তঃ।
সংসিন্ধতত্ত্বস্য মহাত্মনোহঙ্গিত
দ্ববেদনে কা নিয়মাদ্যপেক্ষা।। ৫৩০।।

ষাঁহার চিত্তবৃত্তি নিরন্তর আত্মস্বর্পে স্থিত থাকে, যিনি আত্মার স্বর্প জানিরাছেন, সেই মহাপ্রের্ষের দেশ, কাল, আসন, দিক্, যম, নিয়ম, ধারণা ও ধ্যানের কোন আবশ্যকতা নাই। স্ব স্বর্পের জ্ঞান হইলে আর কোন নির্মাদির অপেক্ষা থাকে?

[ সাধকের জন্যই বিধি-নিষেধের প্রয়োজন। সিম্প হইয়া গেলে আর এই 'সবের কি আবশ্যকতা আছে?]

ঘটোহয়মিতি বিজ্ঞাতুং নিয়ন্ঃ কো ন্বপেক্ষতে। বিনা প্রমাণস্কুড়ং যদ্মিন্সতি পদার্থবীঃ।।৫৩১।।

'ইহা ঘট' এই প্রকার জানিবার জন্য, যাহা হইতে বদ্তুর জ্ঞান হয়, সেই উপযুক্ত প্রমাণের অতিরিক্ত আর কোন নিয়মের আবশ্যকতা থাকিতে পারে?

[ একটা ঘটকে 'ইহা ঘট' এইর্প অবগত হইবার জন্য চক্ষ্র দর্শন শক্তির বিদ্যমানতা এবং প্রকাশ ব্যতীত আর কোন প্রমাণের আবশ্যকতার প্রয়োজন হয়? ]

> অয়মাত্মা নিত্যসিদ্ধঃ প্রমাণে সতি ভাসতে। ন দেশং নাপি বা কালং ন শ্বন্ধিং বাপ্যপেকতে।।৫৩২।।

আত্মা নিত্যসিন্ধ বস্তু, উপযুক্ত প্রমাণ বা সাধন হইলেই উহা স্বরং প্রকাশিত হয়। আপন প্রতীতির জন্য উহা দেশ, কাল অথবা শ্রন্থি ইত্যাদির কাহারও অপেক্ষা রাথে না।

> দেবদভোহ হমিত্যেতা দ্বজ্ঞানং নিরপেক্ষকম্। তদ্বদ্রহ্মবিদোহপ্যস্য রক্ষাহমিতি বেদনম্।।৫৩৩।।

যেমন "আমি দেবদত্ত" এই জ্ঞান হইবার জন্য কোন নিয়মের বা প্রমাণের অপেক্ষা নাই, তেমনি ব্রহ্মবেত্তার "আমি ব্রহ্ম" এই জ্ঞান স্বতঃই অর্থাৎ আপনিই হইয়া থাকে, কোন প্রমাণের অপেক্ষা রাখে না।

[ "আমি অম্ক" ইহা প্রত্যেক জাগ্রৎ ব্যক্তির নিকট স্বতঃসিদ্ধ। ইহা অন্ভবের জন্য কোন প্রমাণ অথবা দেশ, কাল, শ্বিদ্ধ আদি কোন কিছুর প্রয়োজন হয়
না। "আমি আছি" ইহা যেমন নিব্বিবাদে স্বীকার করিয়া লই, সেই প্রকার ব্রন্দজ্ঞানী "আমি ব্রন্দা" ইহা নিব্বিচারে স্বতঃই অপরোক্ষভাবে অন্ভব করিয়া
থাকেন।

ভান্নেৰ জগংসৰ্বং ভাসতে যস্য তেজসা। অনাত্মকমসত্ত্চছং কিং ন্ তস্যাবভাসকম্।।৫৩৪।।

স্বাদ্বারা যেমন জগৎ প্রকাশিত হয় তেমনি যাঁহার প্রকাশে সমস্ত অসৎ এবং

তুচ্ছ অনাত্মপদার্থ সকল প্রকাশিত হয় তাঁহাকে প্রকাশিত করিবার জন্য আর কে থাকিতে পারে?

[ অর্থাৎ তাঁহাকে প্রকাশ করিবার জন্য কেহই নাই, তিনি স্বয়ং-প্রকাশ। ]

বেদশাদ্রপর্রাণানি ভ্রতানি সকলান্যপি। যেনার্থবিন্তি তং কিং ন্যু বিজ্ঞাতারং প্রকাশরেৎ।। ৫৩৫।।

বেদ, শাদ্র [ অর্থাৎ ধন্ম শাদ্র বা স্মৃতিশাদ্র অথবা ন্যায়, বৈশোষক, সাংখ্য, পাতঞ্জল যোগ, প্রেব মীমাংসা ও উত্তরমীমাংসা বা বেদানত ], প্রেরাণ এবং সকল ভ্ত বাঁহা হইতে বা যাঁহার দ্বারা অর্থবান অর্থাৎ সত্তাবান্ হইতেছে, সেই সর্ব-সাক্ষী প্রমাত্যাকে আর কে প্রকাশ করিবে?

বিহুদারণ্যকোপনিষদে মহর্ষি যাজ্ঞবন্ক্য তাঁহার পত্নী মৈত্রেয়ীকে ব্রহ্মজ্ঞানের উপদেশ করিতে যাইয়া বলিতেছেন, "বেনেদং সর্বাং বিজানাতি তং কেন বিজানীয়াদ্ বিজ্ঞাতারমরে কেন বিজানীয়াদিতি।" ২।৪।১৪ যাঁহার সাহায্যে মানব এই সকল ভ্তেবর্গ ও দৃশাজ্ঞগতকে জানে, তাঁহাকে কিসের দ্বারা জানিবে? হে প্রিয়ে! যাঁহার দ্বারা সকলকে জানা যায় সেই বিজ্ঞাতাকে কিসের দ্বারা জানিবে? তাঁহাকে কিছ্বর দ্বারা জানা যায় না, তিনি স্বয়ং-প্রকাশ বস্তু।

এষ স্বয়ংজ্যোতিরনন্তশন্তি রাত্যাপ্রমেয়ঃ সকলান,ড,তিঃ। যমেব বিজ্ঞায় বিম,ক্তবন্ধো জয়তায়ং ব্রহ্মবিদ,ক্তমোত্তমঃ।। ৫৩৬।।

এই [সর্ব্বসাক্ষী] আত্মা স্বয়ং-প্রকাশ, অনন্তশন্তি সম্পন্ন, অপ্রমেয় অর্থাৎ কোন প্রমাণন্বারা তিনি প্রমাণিত হন না—স্বতঃসিন্ধ, এবং সন্বান্ত্রস্বর্প, তাঁহাকে জ্ঞাত হইলে সেই ব্রহ্মবেক্তাদিগের মধ্যে সন্বশ্রেষ্ঠ মহাত্মা সংসার-বন্ধন হইতে মৃত্ত হইয়া ধন্য হইয়া যান।

ন খিদ্যতে নো বিষয়ৈঃ প্রমোদতে

ন সম্জতে নাপি বিরজ্যতে চ।

প্রতিমন্সদা জীড়তি নন্দতি প্রয়ং

নিরন্তরানন্দরসেন ভূপতঃ।।৫৩৭।।

রন্ধবেত্তা বিষয়সমূহ প্রাশ্ত হইলে না দৃঃখী হন, না আনন্দিত হন, না উহাতে আসম্ভ হন আর না বিরম্ভই হন। তিনি তো সদাসর্বাদা আত্মানন্দরসে তৃশ্ত হইয়া স্বয়ং আপনাতে আপনি ক্রীড়া করেন এবং আনন্দিত হন। 28R

ির্যান একবার ব্রহ্মানন্দ অন্তব করিয়াছেন তিনি বিষয়ানন্দের দিকে দ্বিটপাতও করেন না। যাহাকে দেখেনই না তাহার প্রতি আসম্ভ বা অনাসম্ভের কোন প্রশনই উঠে না।

कर्षाः प्रस्वाधाः छाङ्या वाणः क्रीफृष्टि वन्कृति। তথৈব বিশ্বান্ রমতে নিশ্মমো নিরহং সংখী।।৫৩৮।।

ক্ষ্ধা এবং শারীরিক ব্যথা ভালিয়া বালক যেমন খেলার বদতু খেলনাদিশ্বারা খেলিতে থাকে, তদ্রুপ অহংকার ও মমতাশ্ন্য তত্ত্বজ্ঞানী বিশ্বান্ দ্বীর আত্মাতে আনন্দের সহিত রমণ করেন।

চিন্তাশ্ন্সমদৈন্যভৈক্ষমশনং পানং সরিন্বারিষ্ট্র স্বাতন্ত্রেণ নিরঙকুশা স্থিতিরভীনিদ্রা শ্মশানে বনে। বস্ত্রং ক্ষালনশোষণাদিরহিতং দিংবাস্তু শয্যা মহী স্বারো নিগমান্তবীথিষ্ট্র বিদাং ক্রীড়া পরে রক্ষণি।। ৫৩৯।।

রক্ষবেত্তাগণের চিন্তাশ্ন্য ও অনায়াসলম্থ ভিক্ষারই ভোজন এবং নদীর জলই পানীয়। তাঁহাদের দিখতি দ্বতন্ত্রতাপ্র্বক এবং নিরুকুশভাবেই অর্থাৎ নিরম-শন্ম ও ইচ্ছামতই হইয়া থাকে। তাঁহাদের কোন প্রকার ভর না থাকিবার দর্ন তাঁহারা বনে অথবা শমশানে সন্থে নিদ্রা যান। ধৌত ও শান্তক করিবার উপদ্রবের জন্য তাঁহারা দিক্ই বসন করিয়াছেন, ভ্মিই শয্যা, বেদান্ত-বীথিতেই তাঁহাদের গমনা-গমন হইয়া থাকে অর্থাৎ অন্বৈত বেদান্ত মার্গেই তাঁহারা সন্বাদা বিচারে তৎপর থাকেন এবং পরব্রক্ষেই তাঁহাদের ক্রীড়া হয়। অর্থাৎ তাঁহারা সদা ব্রক্ষান্তর্গেই লান হইয়া পরমানন্দ ভোগ করেন।

সার কথা হইল রক্ষবেত্তাগণ অমের জনা, বস্তের জনা, গ্রের জন্য, শয্যার জন্য এবং পানীয়ের জন্য কোন প্রকার উদ্বেগ অন্ভব করেন না। সদা দ্বিশ্চণতা-রহিত হইয়া রক্ষানন্দে মণন থাকেন।

বিমানমালশ্ব্য শরীরমেতদ্ ভ্রত্যশেষান্বিষয়ান্পদ্থিতান্। পরেচছয়া বালবদাত্যবেতা যোহব্যকুলিখেগাহনন্যক্তবাহ্যঃ।। ৫৪০।।

পত্যক্ষ-চিহ্নরহিত (অর্থাৎ সন্ন্যাসীর বাহ্যচিহ্ন দণ্ড-কমণ্ডল্ব-কাষায়বস্ত্র রহিত) এবং বাহ্যপদার্থসমূহে আসন্তিহীন আত্মজ্ঞানী মহাপ্রন্থ এই শরীরর্প বিমানে বিসয়া (অর্থাৎ আপন সর্ব্যাভিমানশ্নো শরীরের আশ্রয় লইয়া) অপরের দ্বারঃ নানীত বিষয় সকল বালকের ন্যায় ভোগ করিয়া থাকেন।

দিগদ্বরো বাপি চ সাদ্বরো বা

ছগদ্বরো বাপি চিদদ্বরুপঃ।
উন্মত্তবদ্বাপি চ বালবদ্বা

পিশাচবদ্বাপি চরত্যবন্যাম্।।৫৪১।।

চতন্যর প্রবস্ত্রন্বারা আচ্ছাদিত মহাভাগ্যবান্ রক্ষজ্ঞানী মহাপ্রের্ব কথন বস্ত্র-হীন, কথন বসনপরিহিত অথবা মৃগচম্মাদি বা বল্কল ধারণকরতঃ উন্মত্তের ন্যার, বালকের ন্যার অথবা পিশাচের ন্যায় আপন ইচ্ছামত ভ্রমণ্ডলে বিচরণ করিয়া থাকেন।

[ রক্ষজ্ঞানী মহাত্মা সদাই স্বতন্ত্র কথন পরতন্ত্র নহেন। ]

কামান্নী কামর,পী সংশ্চরত্যেকচরো মর্নিঃ। গ্রাত্যানৈর সদা ভূষ্টঃ গ্রমং সর্বাত্যনাগ্রিত্।।৫৪২।।

স্বয়ং সর্ব্বাত্মভাবে স্থিত, সদা আপন আত্মাতেই সন্তুষ্ট এবং একা বিচরণ-শীল মুনি, অপুন ইচ্ছান্সারে যথন খুশি তখন অন্ন গ্রহণ করেন এবং স্বেচ্ছামত রুপ ধারণকরতঃ সঞ্চরণ করিয়া থাকেন।

> কচিন্দ্রান্তঃ সোম্যঃ কচিদজগরাচারকলিতঃ। ... কচিৎপানীভ,তঃ কচিদবমতঃ কাপ্যবিদিত— শুচরত্যেবং প্রাক্তঃ সততপরমানন্দস্থিতঃ।।৫৪৩।।

রক্ষজ্ঞ মহাপ্রেষ কথন মুড়, কথন বিশ্বান্ এবং কথন রাজামহারাজার ন্যায় বৈভবযুক্ত দেখা যায়। তিনি কথন দ্রান্ত, কথন শান্ত এবং কথনও বা অজগরের সমান একস্থানে নিশ্চলভাবে পতিত দুন্টিগোচর হন। এই প্রকার নিরন্তর প্রমানন্দেমণন বিশ্বান্ কোথায়ও সম্মানিত, কোথায়ও অপ্যানিত এবং কোথায়ও অজ্ঞাত থাকিয়া অলক্ষিত গতিতে সুখে বিচরণ করিতে থাকেন।

> নির্ধনোহপি সদা তুল্টোহপ্যসহায়ো মহাবলঃ। নিত্যতৃশ্ভোহপ্যভ্রঞ্জানোহপ্যসমঃ সমদর্শনঃ।।৫৪৪।।

তিনি নির্ধন হইলেও সদা সন্তুষ্ট, অসহায় হইলেও মহাবলবান্, ভোজন না করিলেও নিতাতৃশ্ত এবং ব্যবহারে অসমতা দৃষ্ট হইলেও সমদশী হন।

33

260

অপি কুর্ন্বর্নিকুর্ন্বণিশ্চাভোক্তা ফলভোগ্যপি। শরীর্যশারীর্যেষ পরিচিছল্লোহপি সর্ন্বর্ণাঃ।।৫৪৫।।

সেই মহাত্মা সব কিছ্, করিলেও অকর্তা, নানা প্রকারের স্থ-দ্বঃখ ভোগ করিতে দেখিলেও অভোক্তা, শরীরধারী হইলেও অশরীরী এবং পরিচ্ছিল হইলেও সম্ব্রাপী অর্থাৎ তাঁহাকে এক স্থানে অর্বাস্থত দেখিলেও তিনি সর্ব্ব্যাপী হইরাই আছেন।

> অশরীরং সদা সন্তমিমং ব্রন্ধবিদং কচিং। প্রিয়াপ্রিয়ে ন স্পৃশতস্তবৈধ চ শুভাশুভে।।৫৪৬।।

সদা অশরীরভাবে স্থিত থাকিবার দর্ন এই ব্রহ্মবেত্তাকে প্রিয় অথবা অপ্রিয় এবং শৃভ এবং অশৃভ কখন স্পর্শপ্ত করে না।

িতিনি অশরীরীকে চিন্তা করিতে করিতে অশরীরী ব্রহ্মই হইয়া গিয়াছেন।]

স্থাং চ দ্বংখং চ শাভাশাভে চ।
বিধ্বস্তবন্ধস্য সদাত্মনো মানেঃ
কুতঃ শাভং বাগ্যশাভং ফলং বা।। ৫৪৭।।

যে দেহাভিমানীর দথলে-স্ক্রাদি দেহের সহিত সম্বন্ধ থাকে, তাহারই স্থ অথবা দৃঃখ এবং শৃভ অথবা অশৃভ প্রাণ্ডি হইয়া থাকে; যাঁহার দেহাদির বন্ধন ছিল্ল হইয়া গিয়াছে, সেই সংস্বর্প মানির শৃভ অথবা অশৃভ ফলের প্রাণ্ডি কি প্রকারে হইতে পারে?

তমসা গ্রন্থতবদ্ভানাদগ্রন্থতাহিপ রবিজনিঃ। গ্রন্থত ইত্যাসতে ভ্রান্ত্যা হাজ্ঞাদা বন্ধ্যুলক্ষণম্।।৫৪৮।। তদ্বদেদহাদিবদেধভ্যো বিমৃত্তং রক্ষবিত্তমম্। পশ্যান্তি দেহবন্ম,ড়াঃ শরীরাভাসদর্শনাং।।৫৪৯।।

বাস্তবিক স্বর্প না জানিবার জন্য যেমন রাহ্মণবারা গ্রুস্ত না হইলেও গ্রন্থের মতন প্রতীত হইবার কারণ মানব ভ্রমবশতঃ স্থাতিক রাহ্মগ্রুস্ত বিলয়া থাকে; তেমনি দেহাদি-বন্ধন হইতে ম্কু রক্ষবেক্তার আভাসমাত্র শরীর দেখিয়া অজ্ঞানী তাঁহাকে দেহাভিমানী সাধারণ মানবের ন্যায় মনে করে।

অহিনিল্ব'য়নীবায়ং মৃক্তদেহস্তু তিণ্ঠতি। ইতস্ততশচাল্যমানো যংকিণ্ডিংপ্রাণবায়ুনা।।৫৫০।।

মুক্ত প্রেষের এই শরীর সপেরি কণ্ডব্রের ন্যার অর্থাৎ সাপের খোলসের মতন প্রাণবায়্র দ্বারা ইতদ্ততঃ (এখানে সেখানে) চালিত হইয়াও নিশ্চিন্তভাবে পড়িয়াই থাকে।

তিহাতে কত্তমভিমানের অত্যন্ত অভাব হইবার জন্য বাস্তবিকপক্ষে কোন ক্রিয়া হয় না। শরীর সঞ্চলনমাত্র হইয়া থাকে—প্রাণবায়ন্ত্র কারণ।]

ह्याञ्मा नौग्रत्ञ मात्रः यथा नित्नाञ्च ज्या । टेम्टवन नौग्रत्ज रम्टा यथाकात्माश्रज्जीहरू ।। ५५১।।

ষেমন জল-প্রবাহন্বারা কাষ্ঠখণ্ড উ'চ্-্-নীচ্ প্থানে নীত হয় সেই প্রকার দ্বৈশ্বারাই মৃত্ত-প্রুষ্থের শরীর সময়ান্ক্ল ভোগাদি প্রাণ্ড হইয়া থাকে।

ি স্রোতে পড়া কাষ্ঠখণ্ডের যেমন কোন ইচ্ছা-জনিচ্ছার অপেক্ষা না রাখিয়া স্রোত যেখানে সেখানে লইয়া যায় তদ্রুপ দেহাভিমানশ্ন্য ব্রহ্মবেত্তার ভোগেও কোন-রুপ ইচ্ছা-জনিচ্ছা থাকে না।

> প্রারন্ধকন্মপরিকল্পিতবাসনাভিঃ সংসারিবচ্চরতি ভ্রন্তিষ্ট মৃক্তদেহঃ। সিন্ধঃ স্বয়ংবসতি সাক্ষিবদত্র ভ্রুফীং চক্রস্য মৃলমিব কল্পবিকল্পশ্নাঃ।।৫৫২।।

[ অজ্ঞানীর দ্ণিটতে ] মৃক্ত প্রব্বের শরীর প্রারম্থকন্ম হইতে কল্পিত বাসনাসম্হের দ্বারা সংসারী মানবের ন্যায় নানা প্রকার ভোগাদি ভোগ করিয়া থাকে। সিদ্ধ প্রব্যুষ স্বয়ং কুলাল-চক্রের (কুমারের চাকার) ম্লদণ্ডের সমান সংকল্প-বিকল্পশ্না হইয়া সাক্ষীভাবে নীরবে অবস্থান করেন।

ি অজ্ঞ ব্যক্তিরা মনে করে ব্রহ্মবেত্তা পর্বর্ষ সাধারণ মানবের ন্যায় প্রারশ্ব কর্ম্ম ইইতে উৎপন্ন ভোগাদি ভোগ করিয়া থাকেন। বাস্তবপক্ষে তিনি সর্থ দর্ঃখাদি কিছ্র্ই ভোগ করেন না, তিনি তো সাক্ষীর্পে কেবল দেখিয়া যান।

নৈবেশ্দ্রিয়াণি বিষয়েষ, নিষ্, জু এষ
নৈবোপয়, জু উপদশনিলক্ষণস্থঃ।
নৈব ক্রিয়াফলমপীষদবেক্ষতে স
সানন্দসান্দ্রসপানস্মত্তিতঃ।। ৫৫৩।।

রক্ষবেত্তা প্রর্য অত্যন্ত প্রগাঢ় আনন্দরসের পানকরতঃ বিহনল হইয়া দ্রুটার্পে

অবস্থান করেন। তিনি ইন্দিয়বর্গকে বিষয়সমূহে যুক্তও করেন না এবং উহাদিগকে বিষয়নিচয় হইতে নিব্তত্ত করেন না। তিনি আপন কর্মফলের দিকে দ্ফি-পাতই করেন না—[সদা উদাসীনভাবে স্থিত থাকেন।]

লক্ষ্যালক্ষগতিং ত্যন্তনা যদিতক্ষেৎকেবলাতনুনা। শিব এব স্বয়ং সাক্ষাদয়ং ব্রন্ধবিদ্ধত্তমঃ।।৫৫৪।।

যিনি লক্ষ্য (অর্থাৎ সাধন) এবং অলক্ষ্য (অর্থাৎ বিষয়চিন্তা) এই দুই দুচিটই পরিত্যাগ করিয়া কেবল এক আত্মস্বর্পে সদা স্থিত থাকেন, তিনি ব্রহ্ম-বেন্তাদিগের মধ্যে শ্রেষ্ঠ মহাপ্রেষ্ স্বরং সাক্ষাৎ শিবই।

যাঁহার গ্রাহ্য এবং ত্যজ্য বলিয়া কিছ্ব নাই—ির্যান সদা আত্মানন্দে মণন থাকেন—তিনি সাক্ষাং শিবই।

> জীবনেব সদা মৃকঃ কৃতার্থো ব্রহ্মবিত্তমঃ। উপাধিনাশাদ্বদ্ধৈব সন্ ব্রহ্মাপ্যেতি নির্দ্বয়ম্।। ৫৫৫।।

এই প্রকার রহ্মজ্ঞানী জীবিত থাকিয়াও সদা মুক্ত এবং কৃতার্থই। শরীরর্প উপাধির নাশ হইলে তিনি রক্ষভাবে স্থিত হইয়াই অদ্বয় রক্ষে লীন হইয়া যান।

[ "ন তস্য প্রাণাঃ উৎক্রামন্তি রুক্ষোব সন্ রক্ষাপ্যোতি" ইতি প্রন্তিঃ ব্হদারণ্য-বোপনিষদ্ ৪।৪।৬। রক্ষবেতার প্রাণ কোথারও যায় না, তিনি রক্ষ হইয়াই রক্ষকেই প্রাণ্ড হন। ]

> रेमन्द्रसा दिसमण्डावाडावरम्ग यथा भूमान्। जरेशव बन्नवित्त्रहर्मुक्षेः मना बर्देभव नाभवः।। ५६७।।

নট যেমন বিচিত্র বেশভ্ষো ধারণ করিলে অথবা উহা ত্যাগ করিলে যে ব্যক্তি সেই ব্যক্তিই, তদ্র্প রক্ষাবেতা উপাধিষ্ক্তই হউন অথবা উপাধিম্ক্তই হউন, সদা ব্রক্ষাই ; অপর কিছন্ন নহেন।

[দেহ কখন ব্ৰহ্মজ্ঞানের বাধক হইতে পারে না।]

যত্র ক্বাপি বিশীর্নং সংপেণীমৰ তরোর্বপ্রঃ পতনাং।
ব্রহ্মীত,তস্য যতেঃ প্রাণের হি তিচদিশিনা দংধম্।।৫৫৭।।

যেখানে সেখানে বৃক্ষের পতিত শৃক্ষ পত্রের ন্যায় ব্রন্ধীভূত যতির শরীর যেখানেই পতিত হয় না কেন, তাহাতে তত্ত্বজ্ঞের কিছুই যায় আসে না, কারণ দেহ-ত্যাগের প্রেবহি ব্রক্ষজ্ঞের শরীর চৈতন্যান্দির দ্বারা দন্ধিভূত হইয়া থাকে।

মরণের পর রক্ষজ্ঞের দেহ কি ভাবে সংকার হইবে—পোড়ান হইবে, কি জলে

প্রবাহিত হইবে অথবা ভূমিতে সমাধিত হইবে সে বিষয় তিনি কোন চিন্তাই করেন না, কারণ তিনি শরীরটার উপর দ্িটপাত করিবার প্রয়োজনই বোধ করেন না।

সদাত্যনি রন্ধণি তিষ্ঠতো ম্বেঃ
প্রণিবয়ানন্দময়াত্যনা দদা।
ন দেশকালাদ্যুচিতপ্রতীক্ষা
ত্বপ্র্যাংসবিট্পিণ্ডবিসজলায়।। ৫৫৮।।

সংস্বর্প ব্রহ্মে সদাই পরিপ্রেণ আঁদ্বতীয় আনন্দরসে স্থিত ম্নির এই ছক্, মাংস ও মল-ম্ত্রের পিশ্ড অর্থাৎ শরীর ত্যাগ করিবার জন্য কোন বিশেষ শ্ভ দেশকালাদির অপেক্ষা থাকে না।

[ এই বিষয়ে শিবগীতায় একটি অতি স্কুদর শেলাক পাওয়া যায়—

"তীথে<sup>4</sup> চাণ্ডালগেহে বা যদি বা নণ্টচেতনঃ। পরিত্যজন্দেহমিমং জ্ঞানাদেব বিম্কাতে।।" ১৩/৩৫

জীবন্ম, ভ যদি প্রণ্যতীথে বা চণ্ডালগ্ছে বা অজ্ঞানাবস্থায় এই দেহ যে কোন প্রকারে ত্যাগ করেন, তিনি জ্ঞানের মহিমারই ম, ভ হন।

> দেহস্য মোক্ষো নো মোক্ষো ন দণ্ডস্য কমণ্ডলোঃ। অবিদ্যাহ,দয়গ্রণিথমোক্ষো মোক্ষো যতস্ততঃ।।৫৫৯।।

অবিদ্যা বা অজ্ঞান হইতে উৎপন্ন জড় ও চিতের গ্রন্থির নাশকেই প্রকৃত মোক্ষ কহে। দেহ অথবা দণ্ড-কমণ্ডলার ত্যাগের নাম মোক্ষ নহে।

[দেহে আত্মবৃদ্ধিই বন্ধন—ইহা অজ্ঞান প্রস্ত। জ্ঞানোদয়ে এই ভ্রম নাশ হইলেই মুদ্ভি।]

কুল্যায়ামথ নদ্যাং বা শিবক্ষেত্রেহপি চত্বরে। পূর্ণং পতিত চেত্তেন তরোঃ কিং ন্, শত্তাশ্ভুম্।।৫৬০।।

ব্দ্দের শ্বন্ধ ঝড়া পত্র নালীতে, নদীতে, শিব্যদিরে অথবা কোন চাতালে যেখানেই পড়ে না কেন, তাহাতে ব্দ্দের হানিই বা কি লাভই বা কি?

সৈই প্রকার আত্মজ্ঞানীর বা ব্রহ্মবেতার দেহ পবিত্র-অপবিত্র যে স্থানেই ত্যাগ হয় না কেন, তাহাতে তাঁহার কিছু হানি-লাভ নাই। তাঁহার মুদ্ভি তো জ্ঞানের দ্বারাই হইয়া থাকে। তাঁহার মুদ্ভি দেশ-কালের উপর নির্ভর করে না।

প্রস্য পর্বপস্য ফলস্য নাশবদ্ দেহেনিদ্রপ্রশাধিয়াং বিনাশঃ। 568

নৈবাত্মনঃ স্বস্য সদাত্মকস্যা— নন্দাকৃতেবিক্ষবদঙ্গিত চৈমঃ।।৫৬১।।

ব্জের যেমন পত্ত, প্রুষ্প এবং ফলের নাশ হয়, তদ্রুপ জীবেরও দেহ, ইন্দ্রিয়, প্রাণ এবং ব্যুদ্ধ আদিরই নাশ হইয়া থাকে।

পত্র-পর্তপ-ফলাদির নাশে যেমন ব্ক বিনাশপ্রাণত হয় না, সেইর্প দেহ-ইন্দ্রির-প্রাণ-বর্ন্ধ উপাধির নাশে জীবের নাশ হয় না। সদানন্দম্বর্প স্বয়ং আ্ত্যার নাশ কখনও হয় না, উহা তো সদাই ব্চের নাায় নিশ্চল, শান্ত।

> প্রজ্ঞানঘন ইত্যাত্মলক্ষণং সত্যস্তৃচকম্। অনুদ্যোপাধিকস্যৈর কথয়ন্তি বিনাশনম্।।৫৬২।।

"প্রজ্ঞানঘন" ইহাম্বারা শ্রুতি আত্মার সতাস্কৃতক স্বর্প-লক্ষণ বর্ণন করিয়া উপাধি-কল্পিত বস্তুরই বিনাশ বলিতেছেন।

শ্রিন্তি বলিতেছেন প্রজ্ঞানঘন পরমাত্মা শ্রন্থ এবং শাশ্বত। উহার কথনও নাশ হয় না। অজ্ঞানবশতঃ সেই নিত্য অবিনাশী বস্তুকে দেহ-ইন্দিয়-প্রাণাদি উপাধির সহিত যান্ত করিয়া জীব আখ্যা দেওয়া হইয়াছে। রক্ষজ্ঞান বা স্বর্পের জ্ঞান হইলে এই কন্পিত অজ্ঞান নন্ট হইয়া য়য়, সাথে সাথে এই কন্পিত জীবভাবও দরে হয়। এই শেলাকে প্জাপাদ আচার্য্য উপাধি-কন্পিত জীবভাবেরই নাশ বলিতেছেন। "অহংতা-মমতা" এই বিশেষ-জ্ঞান নন্ট হয়, সত্য-স্বর্পের জ্ঞান কথন নন্ট হয় না।]

অবিনাশী বা অরেহয়মাতেরতি শ্রুতিরাতরনঃ। প্রব্রবীত্যবিনাশিদ্ধং বিনশ্যংস্কু বিকারিষ্,।।৫৬৩।।

"অরে, এই আত্মা অবিনাশী" ইহা শ্রুতি বলিতেছেন। শ্রুতি ও বিকারী দেহাদির নাশে আত্মার অবিনাশিত্বই প্রতিপাদন করিতেছেন।

[ "অবিনাশী বা অরেহয়মাত্মান, চিছত্তিধন্দা"। বৃহদারাণ্যকোপিনিষদ্
ও ।৫ ১১৪ ]

পাষাণবৃক্ষতৃণধান্যকটান্বরাদ্যা

দংধা ভবন্তি হি ম্দেব যথা তথৈব।

দেহেন্দ্রিয়াস্মন আদি সমস্তদ্শ্যং

জ্ঞানাণিনদংধম্পয়াতি পরাত্মভাবম্।। ৫৬৪।।

যেমন পাথর, বৃক্ষ, তৃণ, ধান্য, ভূষি এবং বদ্রাদি দণ্ধ হইলে মৃত্তিকাই হইয়া

যায়, তেমনি দেহ, ইন্দ্রিয়, প্রাণ এবং মনাদি সম্পূর্ণ দৃশ্য পদার্থ জ্ঞানান্দিবারা দক্ষ হইলে, [নাম-র্পাদি ভেদ নাশে], প্রমাত্মাস্বর্পই হইয়া যায়।

> বিলক্ষণং যথা ধনান্তং লীয়তে ভান,তেজসি। তথৈব সকলং দৃশ্যং বন্ধণি প্রবিলীয়তে।।৫৬৫।।

যেমন স্থের প্রকাশে উহার বিপরীত স্বভাব অন্ধকার উহাতেই লীন হইয়া যায়, সেই প্রকার সম্পূর্ণ দ্যা-প্রপঞ্চ জ্ঞানোদয়ে রক্ষেই লীন হইয়া থাকে।

घटि नटणे यथा त्याम त्याराय ज्यां क्यां क्यां । ज्यां प्राथित व्याप्ति व्यापति व्

ঘটেন নাশ হইলে যেমন ঘটাকাশ মহাকাশই হইরা যায়, তদ্রুপ উপাধির নাশে ব্রহ্মবেতা স্বয়ং ব্রহ্মই হইয়া যান।

> ক্ষীরং ক্ষীরে যথা লিপ্তং তৈলং তৈলে জলং জলে। সংযুক্তমেকতাং যাতি তথাত্মন্যাত্মবিন্ম্ননিঃ।।৫৬৭।।

যেমন দুশেধ মিলিত হইয়া দুশ্ধ, তৈলে মিলিত হইয়া তৈল এবং জলে মিলিত হইয়া জল, একই হইয়া যায়, তেমনি আত্মজ্ঞানী মুনি নির্পাধিক ব্রন্ধে লীন হইলে উহাই হইয়া যান।

দ্রুটানত সব সময় সর্ব্বাগণী হয় না একাগণীই হইয়া থাকে। দ্রুণ্ধে দ্বুণ্ধ মিলিত হইবার অর্থ হইল প্রথম দ্বুণ্ধ দ্বিতীয় দ্বুণ্ধ হইতে পৃথক্ ছিল, মিলন ক্রিয়ান্বান দ্বুই দ্বুণ্ধ একতা প্রাণ্ড হইল। ইহা হইতে ইহাও ব্রুঝায় যে দ্বুণ্ধ জাতীয় বস্তু বহ্ব আছে। আত্যা শরীর পাতের প্রেব্রেও এক এবং শরীর পাতের পরেও সেই একই থাকে। এইর্বুপ কেবল ব্রুঝাইবার জনাই বলা হইয়াছে। যদি আত্যার আত্যার সহিত মিলন বলা হয় তাহা হইলে আত্যায় বিকারদোষ আসিয়া যায় অর্থাণ দ্বুইটি আত্যা মানা হইয়া যায়—প্রথম আত্যা দ্বিতীয় আত্যার সহিত মিলিয়া তৃতীয় আত্যা হইল। ইহা বেদান্ত শাস্ত্রের অন্মোদিত নহে। এই উদাহরণের প্রয়োজন হইল উপাধির আবরণন্বারা ব্রহ্মের উপর কোন প্রভাব পড়ে না। অনাবৃত ব্রহ্ম এবং আবৃত ব্রহ্ম স্বর্বুপতঃ একই, যেমন তরংগ্যনুস্ক সাগর এবং নিস্তরংগ সাগর একই।

এবং বিদেহকৈবল্যং সন্মাত্রত্বমর্থান্ডতম্। রক্ষভাবং প্রপদ্যৈষ যতিনাবর্ততে প্রনঃ।। ৫৬৮।।

অখণ্ড সত্তামাত্রে স্থিত হওয়াই বিদেহ-কৈবল্য। এই প্রকার ব্রহ্মভাবকে প্রাপ্ত হইয়া যতি প্রনরায় সংসার-চক্রে পতিত হন না। সদাতৈ নুকত্বিজ্ঞানদ শাবিদ্যাদিব দ্ব'ণঃ। অমুষ্য রহ্মভ্তত্বাদ্ রহ্মণঃ কুত উদ্ভবঃ।। ৫৬৯।।

রন্ধ এবং আত্মার (জীবাত্মার) একত্ব-জ্ঞানর প অণিনন্দ্রারা অবিদ্যা জনিত শারীরাদি উপাধির দশ্ধ হইলে এই রন্ধ্যবেতা রন্ধার পেই হইরা যান এবং রন্ধ্যের আবার জন্ম বা উদ্ভব কি প্রকারে হয়?

> মায়াকুণেতা বন্ধমোক্ষো ন দতঃ দ্বাত্মনি বস্তুতঃ। যথা রক্ষো নিশ্কিয়ায়াং সপাভাসবিনিগমো।।৫৭০।।

বন্ধন এবং মুক্তি দুইই মায়ান্বারা কলিপত; শুন্ধ আত্মায় এই দুইয়ের কোনটিই নাই অর্থাৎ শুন্ধ আত্মায় না আছে বন্ধন আর না আছে মুক্তি। বিন্ধ মোক্ষো ন বিদ্যোতে নিত্য মুক্তস্য চাত্মনঃ বিষমন ক্রিয়াহীন রজ্জ্বতে সর্প-প্রতীতি হওয়া না হওয়া ভ্রমমান্ত, বাস্তবিক নহে।

মৃত্জনের রুজ্নতে সর্প-প্রতীতি বা সপের অপ্রতীতি, এই দুই অবস্থায়েই রুজ্নর কোন পরিবর্ত্তন হয় না। সেইরপ মায়াকিশত জীব নিজেকে বদধ বা মন্ত যাহাই মনে কর্ক না কেন তাহাতে শুদ্ধ আত্মার কোন পরিবর্ত্তন হয় না—আত্মা সদা একর্পই থাকে। এই কথাই আরও একট্ন পরিব্রুলরর্পে বলা যাইতে পারে—অলপ অন্ধকারে রুজ্নই সর্প প্রতীত হয়, প্রকাশ হইলে পর রুজ্জ্নই থাকে; সর্প থাকে না। যেমন রুজ্নতে সর্পের প্রতীতি ও অপ্রতীতি এই দুই ক্রিয়াম্বারা রুজ্নু সম্বন্ধহীন অর্থাৎ রুজ্নতে কোন ক্রিয়া হয় না, সেই প্রকার আত্মার না বন্ধনের সহিত সম্বন্ধ আর না মন্তির সহিত। উহা তো সম্ব্রালেই নিন্তিয় এবং অসংগই থাকে।

আব্তেঃ সদসত্ত্বাভ্যাং বস্তব্যে বন্ধমোক্ষণে।
নাব্যিত্ব দ্ধাণঃ কাচিদন্যাভাবাদনাব্তম্।
যদ্যসত্যদৈবতহানিঃ স্যাদ্ দৈবতং যো সহতে শ্রুতিঃ।। ৫৭১।।

অজ্ঞানের আবরণশন্তির অস্তিছে এবং অভাবেই ক্রমশঃ বন্ধন এবং মৃত্তি বলা হইয়া থাকে এবং রন্দোর কোন আবরণ হইতেই পারে না, কারণ উহার অর্থাৎ রন্দোর অতিরিক্ত কোন বস্তুই নাই, যাহা উহাকে আবরণ করিবে। অতএব রক্ষা সদা অনাবৃত—বন্ধনহীন—মৃক্ত। যদি রন্দোরও আবরণ স্বীকার করা যায় তাহা হইলে অনৈবত সিদ্ধ হয় না এবং দৈবত শ্রুতির স্বীকার্য্য নহে।

[ কারণ শ্রুতি ভগবতী বলিতেছেন "একমেবাদ্বিতীয়ম্।"]

বন্ধং চ মোক্ষং চ ম্বৈৰ ম্ঢ়া ব্দেধগ্ৰেণং বন্তুনি কলপয়ন্তি।

# দ্বগাব্যক্তিং মেঘকৃতাং যথা রবো যতোহ দ্বয়াসংগচিদেকমক্ষরম্।। ৫৭২।।

বন্ধন এবং মর্ন্তি দুইই ব্রুদ্ধির গুরুণ বা ধর্ম্ম । যেমন মেঘদ্বারা দ্বিট আব্ত হইবার ফলে স্বর্ণ আবৃত হইরাছে বলা যায় সেই প্রকার মৃঢ়জন তাহার কল্পনা ব্থাই আত্মতত্ত্বে প্রয়োগ করিয়া থাকে ; কারণ রক্ষ সদাই অদ্বিতীয়, অসংগ, টৈতনাদ্বর্প এবং অবিনাশী।

[ অতএব রক্ষে কখনও বন্ধন সম্ভব নহে। যাঁহার বন্ধন নাই তাঁহার মৃত্তির প্রশ্নই উঠিতে পারে না। যেমন মাথাহীনের মাথাব্যথা।]

> অঙ্গতীতি প্রত্যয়ো যশ্চ নাঙ্গতীতি বঙ্গুনি। বুন্ধেরের গুণাবেতো ন তু নিত্যস্য বঙ্গুনঃ।।৫৭৩।।

পদার্থের অন্তিত্ব ও অন্তিত্ব অর্থাৎ থাকা ও না থাকা- এই প্রকার যে জ্ঞান উহা ব্দিধরই গ্র্ণ বা ধন্ম। নিত্যবস্তু যে আত্মা তাহার এইর্ণ গ্র্ণ বা ধন্ম কদাপি সম্ভব নহে।

[ কারণ নিত্য-শন্দ্ধ-বন্দ্ধ আত্মায় কখনও বন্দ্ধির গন্ণ থাকিতে পারে না।]

অতদেতা মায়য়া ক্লুপেতা বন্ধমোক্ষো ন চাত্মনি। নিন্দলে নিন্দ্রিয়ে শান্তে নিরবদ্যে নিরপ্তনে। অন্বিতীয়ে পরে তত্ত্বে ব্যোমবংকল্পনা কুতঃ।।৫৭৪।।

অতএব আত্মায় যে এই বন্ধন ও মৃত্তি দৃইই মায়া কল্পিত, বাস্তবিক নহে। কারণ আকাশের ন্যায় নিরবয়ব, ক্রিয়াহীন, শান্ত, নিন্দ্রলঙ্ক, নিন্দ্রল এবং অন্বিতীয় পরমতত্ত্বে কল্পনা কি প্রকারে সম্ভব হইতে পারে?

> न निर्द्वारथा न टा॰शिखर्न वरन्था न ह माथकः। न भूमदृष्ट्यत्न देव भूकु देखाया श्रदमार्थका।। ६५६।।

সত্য কথা বলিতে গেলে বলিতে হয়, না কাহারও নাশ আছে, না উৎপত্তি আছে, না বন্ধন আছে আর না কেহ সাধক, না কেহ ম্মুক্ত্ব এবং না কেহ ম্বৃত্তই। পর-মার্থিক দ্ভিতৈ কেবল এক সচিচদানন্দস্বর্প ব্রহ্মই আছেন অপর আর কিছ্বই নাই।

> সকলনিগমচ্,ড়ান্বান্তসিন্ধান্তর্পং পরমমিদমতিগ্রহ্যং দর্শিতং তে ময়াদ্য।

35

# खन्नशङ्कित्तासः कार्मानम् उत्कृष्टिः व्यन्न, जनमन्त्रकृष्टाः जनसङ्ग्रहः भन्नम् भन्नम् ।। ६०७।।

হে বংস! কলিয়াের দােষ হইতে রহিত আহিণ ছল, কপট, দম্ভ, অভিমান প্রভাতি দােষ রহিত সরল স্বভাব জানিয়া], কামনাশ্না, ম্মুক্ষ্ তােমাকে আপন প্রত্রের ন্যায় মনে করিয়া আমি বারংবার সকল বেদের শীর্ষস্থানীয় উপনিষদের সার অতি গ্রহা ও পরম সিম্ধান্তর্প ব্রহ্মবিদ্যা তােমার নিকট প্রকাশ করিলাম।

িএই স্থানেই গ্রুর্-শিষ্য-সংবাদ নামক বিবেক-চ্ডার্মাণ সমাপত হইল। গ্রুর্
শিষ্যকে উত্তম অধিকারী ও প্রকৃত মুম্কু জানিয়া ব্রহ্মজ্ঞান প্রদানকরতঃ তাহার
জীবন সার্থক করিলেন।

## শিষ্যের বিদায়

ইতিশ্রুষা গ্রেরাবাক্যং প্রশ্রয়েণ কৃতানতিঃ। স তেন সমন্ত্রাতো যযৌ নিমর্ত্তবন্ধনঃ।।৫৭৭।।

শ্রীগ্রের এতাদৃশ বাক্য বা উপদেশ শ্রবণ করিয়া শিষ্য অতি নম্বতার সহিত তাঁহার চরণকমলে প্রণামকরতঃ এবং সংসারবন্ধন হইতে মুক্ত হইয়া তাঁহার আজ্ঞা প্রহণপূৰ্বক অন্যত চলিয়া গেলেন।

> शृत्त्रुद्वतः नमानन्मिरन्धो निम्निनमाननः। श्रावयन् वन्नुधाः नव्दाः विष्ठात नितन्छतम्।। ६०४।।

এবং গ্রন্থেরও সচিচদান্দসাগরে মনকে নিমন্দকরতঃ সম্পূর্ণ প্থিবীকে পাবিত্র করিতে নিরন্তর স্বচ্ছন্দে বিচরণ করিতে লাগিলেন।

এই প্রকার রক্ষাবিদ্ মহাত্মাগণ লোকের হিতের জন্য বিশেষতঃ মুম্ফর্-গণের প্রম-কল্যাণ-হেতু ভ্রমন্ডলে পর্যাটন করেন।

## অন্বৰ্ধ-চতুণ্টয়

ইত্যাচার্য্যস্য শিষ্যস্য সংবাদেনাত্মলক্ষণম্। নির্পিতং ম্মুক্ণাং স্থবোধপপত্তয়।।৫৭৯।।

মনুমনুক্ষনিগের সহজে বোধগম্যের জন্য এইর্প গ্রের্-শিষ্য সংবাদর্পে এই আত্যক্তানের নির্পণ করা হইয়াছে।

ি এই শ্লোকে পরমপ্জাবাদ শ্রীশত্করাচার্য্য গ্রন্থের অনুবন্ধ-চতুণ্টয়ের বর্ণন করিয়াছেন। এই গ্রন্থের অধিকারী মুম্কু পুরুষ, বিষয় আত্মজ্ঞান, সম্বন্ধ নির্প্য-নির্পক এবং প্রয়োজন মুম্কুর্দিগের সহজে আত্মজ্ঞানসিন্দ্রী। প্রত্যেক প্রন্থে চারিটি লক্ষণ থাকা আবশ্যক। প্রন্থের অধিকারী কে, বিষয় কি, সম্বন্ধ কি এবং প্রয়োজন কি? কোন প্রন্থ রচনাকালে এই চারিটির প্রতি বিশেষ লক্ষ্য রাখিতে হয়।

> হিতমিদম্পদেশমাদ্রিয়ন্তাং বিহিতনিরুদ্তসমদ্তচিত্তদোষাঃ। ভবস্থবিরতাঃ প্রশান্তচিত্তাঃ প্রতিরসিকা যতয়ো মুম্ফুবো যে।।৫৮০।।

বেদান্তবিহিত প্রবণ, মনন ও নিদিধ্যাসনন্বারা যাঁহার চিত্তের সমুস্ত দোষ অপুসারিত হইয়াছে এবং যিনি সংসারস্বথে বিরক্ত, শান্তচিত্ত, শ্রুতিরহস্যরসিক এবং মোক্ষকামী সেই সব যতিজন এই হিতকারী উপদেশের আদর করিবেন।

#### গ্রন্থ-প্রশংসা

সংসারাধননি তাপভাননিকরণপ্রোদভ্,তদাহব্যথা—
খিল্লানাং জলকাঙ্ক্ষয়া মর্ভ্রিব শ্রান্ত্যা পরিপ্রাম্যতাম্।
অত্যাসল্লস্থান্বর্ধিং স্থকরং রক্ষান্বয়ং দর্শয়—
দেত্যযা শৃষ্করভারতী বিজয়তে নিশ্বশিসন্দায়িনী।। ৫৮১।।

সংসারপথে নানা প্রকারের ক্লেশর্পে স্থেরর প্রচণ্ড কিরণসম্বের দ্বারা উৎপন্ন দহন-ব্যথা হইতে পাঁড়িত হইয়া মর্ভ্মিতে জলের ইচ্ছায় ভ্রমণ করিতে করিতে প্রান্ত-ক্লান্ত প্রথ্বের অতি নিকটেই অদ্বিতীয় ব্লমর্প অত্যন্ত আনন্দদায়ক অম্তের অগাধ সম্দ্রের নিন্দেশকারী এই প্রীশন্করাচার্য্যের নির্ন্বাণদায়িনী বাণী নিরন্তর বিজয় প্রাশ্ত হইতেছে।

ইতি শ্রীমংপরমহংসপরিরাজকাচার্য্যগোবিন্দভগবংপ্,জ্যপাদশিষ্য শ্রীমচছ করভাগবংকতো বিবেক-চ্.ড়ামণিঃ সমাণ্ডঃ।